

# هامية الشعارة كلية التعارة



المجلد الثالث



# جامعة المنصورة. كلية التجارة





المجلل الثالث

بِسْ لِسَاءِ الْجَهْلِ الْجَيْمِ الْجَيْمِ الْجَيْمِ الْجَيْمِ الْجَيْمِ الْجَيْمِ الْجَيْمِ الْجَيْمِ

بجوث الجسة الخامسة المخامسة المنامسة المنتمين والعرائل والرائم المنتمين والعرائل والرائم المنتماح المارسان من المارسان م

مستمية المقصاص من والمسلام ...
د الماعل عبد الرحيم الملبح المراجع الملبح المراجع المر

# التنبية الاقتصادية وإلاسالم ..

د. إسماعيل عيدا لمرجيم شابحت كليم الحقوق بجامعة لزوا دي

مقدمـــة :

من المعروف أن التخلف مشكلة معقدة ، تدخـــل فيها عوامل كثيرة ، اقتصادية واجتماعية وسياسيـــة ولهذا نجد لها عدة تعريفات حسب ظروف تاريخية معينــة واتجاهاتها الايدولوجية .

فنيركمه Nurkes يركز في تعريفه علي علي عملية رؤوس الاموال الاجنبية - نظرية الحلقة المفرغة - مما استنبع ايجاد استراتيجية معينة لآجل التنمية وذلك لتأثره بأيدولوجية البلاد الرأسمالية (1)

ثم ظهر اتجاه آخر للاقتصاد بين الاشتراكيي المتأثرا أيضا بأيدولوجية معينة وتجارب البرالي الاشتراكية وقد ارتبطت التنمية بملكية وسائل الانتاج للدولة وايجاد التخطيط للتنمية والتحرر مسن التبعية الاقتصادية .

R.Nurkes, Problem of capital (۱) formation in under developed countries, 0xford, 1953.

ثم تطورت نظريات التنمية بعد ذلك ، حين ركسر بعض الاقتصاديين على العوامل الاجتماعية والسياسيسة واعطاها نفس الاهمية التى أعطيت للعوامل الاقتصاديسة خاصة في غياب المؤسسات القادرة على احداث التنميسة ، وقد تمثلت النظرية الحديثة في ذلك في آراء ميسسردال

ويرى Meier ان التنمية الاقتصادية عبارة عن عملية تفاعلية ، يزداد بها الدخل القومى للمسدول خلال فترة زمنية محددة ، وفى حالة زيادة معدل النمو الاقتصادى عن معدل النمو السكانى ، فانه ينتج عملين ذلك زيادة فى متوسط الدخل الفردى (٢) فالتنمية عنسده عبارة عن عملية يزداد خلالها كل من الدخل القوممسى والدخل الفردى ،

اما Baldwin فانه يتفق مع Meier في رأيه بأن زيادة مستويات دخل الفرد في المتوسط علامــة

G Myrdal , Economic Theeory and Underdeveloped انظر (۱)
Regions, G.Duek worth and Co ltd., London,1957.

<sup>(2)</sup> G.A.Meier & R.E.Baldwin, Economic Development Theory History, Policy, New York: Joun Wiley and Sons, Inc., London: Champman and Hall Ltd., 1954.

رئيسية من علامات حدوث التنمية الاقتصادية الا انسسه يعتقد بأن تحقيق التنمية يتطلب زيادة على ذلك توافر معدلات عالية من النمو في قطاعات اقتصادية وسياسيسة اخرى ، حيث تكتمل صورة التقدم (۱) ، وعلى ذلك فالتنمية في رأيه ، هي التوسع في الاقتصاد القومي لتشغيسسل الكثير من القوي العاملة كل عام ، وكذلك خلسست احتياطي نقدى للدولة يسمح بقيامها ببعض النشاطسات الاجتماعية والصحية ، مثل التأمينات الاجتماعيةورعاية الطفولة ، وكذا تحقيق تعميم التعليم المجاني لكسل الوقتصادية حيث ذكر بأنها عبارة عن الزيادات المتلاحقة والمستمرة في الاحتياطيات النقدية التي تسمح بالانفاق على التسلح ضمانا لحق الدولة في الدفاع عن نفسهسا المام اعدائها ، ففلا عن الاحتياطيات التي تتيح لهسا التعاقدات والاتصالات الدولية .

ويعرف Kindleberger (۲) التنمية الاقتصادية بأنها الزيادة التى تحدث للناتج القومى من طـــــع وخدمات فى فترة معينة عبارة عن سنة ، مع توافـــــر التكنولوجيا والوسائل الفنية والتنظيمية فـــــــــى

<sup>(1)</sup> Ibid , P. 3

<sup>(2)</sup> Kindleberger, Economic Development Economic Hand Book series) New York Mc Grow, 1958.

المؤسسات الاجنبية سواء منها القائم والمستمر فى طرق الانتاج ، بحيث تتفق مع العصر الحاضر فى اسنخسسدام التكنولوجيا الحديثة ، وذلك لتحسين الكفاية الانتاجية لمختلف الاحداث والقسطاعات داخل الاقتصاد القومى .

وعند آدم سميث وريكاردو وبقية الاقتصاديييين الكلاسيك يحتل تراكم رأس المال مكان الصدارة بيين عوامل النمو الاقتصادى • فكلما زاد تراكم رأس المال زاد امكان التوسع فى تقسيم العمل ، وفى تطبيية الطرق المتقدمة فى الانتاج والتقدم التكنولوجين والى جانب تراكم رأس المال نجد جميع التقليديين يؤكدون ايضا على ندرة الارض الموارد الطبيعية يوكدون ايضا على ندرة الارض الموارد الطبيعية ياعتبارها العقبة الاساسية فى طريق استمرار النميية

وریکاردو صریح فی ذلك عن آدم سمیث ، ذلــــك ان تراکم رأس المال یتوقف علی معدل الربح ، والربــع عند ریکاردو لیس الا ما یتبقی للرأسمالی بعد دفــــع الاجور ، ولکن تزاید المکان مع ندرة الارض ، یــــودی الی ارتفاع اسعار المواد الغذائیة مما یفطر الرأسمالی الی دفع اجور اعلی فینخفض معدل الربح الی ان یمل الـی مستوی منخفض بحیث یزول کل باعث علی تراکم رأس المـال وهنا یتوقف النمو الاقتصادی .(۱)

<sup>(1)</sup> Ricardo, Principles of political Economy and Taxation, Every man's Library Edition.

ويوكد سميث على عقبة اخرى في سبيل النمو وهمه تدخل الدولة في الحياة الاقتصادية بما يودي الى فعسف تراكم رأس المال وينتهى الامر الى الركودالاقتصادي (1).

وكان كارل ماركس اول من وفع الخطوط العريضسة لمفهوم التنمية الاقتصادية في الفكر الاشتراكسيسي وتركزت في كتابه رأس المال(٢) ، ولكشها لاتفرج عــــن الحيز النظري وكانت اولى الخطوات للتنمية هي القضاء على النظام الرأسمالي نظرا لأنه نظام رجعي لايسسلائم التطور نحو التقدم • ولا يمكن ان تتحقق في ظلــــــه التنمية الاقتصادية لجماهيرالشعب • كما انه نظــــام غير مستقر وقابل للانفجار في اية لحظة لتعرف للأزمات الدورية والبطالة العمالية ، وينقسم المجتمع في ظله الي فئتين متنازعتين ومتصارعتين • وانسسسه يجب التحول للنظام الاشتراكي باعتباره النظممسمام الاقتصادي الامثل ، والارضية السياسية والاقتصاديـــــة والاجتماعية الكفيلة يجعل بناء صرح التنمية متينسسا وعاليا، وابدى الفكر الماركسي اهتماما بالغا بتحقيق الاستقلال السياسي في الدول المتخلفة كشرط اساسمسمى لتحقيق التنمية ـ وذلك بتصفية الاوضاع الاستمماريـــة

<sup>(1)</sup> I.Adelman, Theories, of Economic Growth and Development Standford London, 1962.

<sup>(2)</sup> Karl Marx, "CAPITAL" A critical Analysis of capitalist production, progress publishers, Moscorv.

القديمة ذات الطابع الاستغلالي والقضاء على الطبقــــة المسيطرة ، والفاء التنظيمات المياسية والمرتبطــــة بالاستعمار،

ويشترط ماركس كذلك تحقيق الاستغلال الاقتصادي وذلك بتأميم جميع المشروعات الانتاجية في الدول مان زراعية وصناعية وكذا البنوك وضمها لملكية الشعابات وتعفية رؤوس الاموال الاجنبية المستثمرة ، وتغييال الاقتصادي السائد في الدول المتخلفة ، وجعلام من اقتصاد يعتمد على محصول واحد يصدر في شكل مادة اولية ، الى اقتصاد متنوع بعيد عن التبعية و

التنمية الاقتصادية في الاســـــــلام

وضح لنا مما سبق آراء الفقهاء الرأسمالييسسسن والاشتراكيين والمنهج الفاص بكل منهم في التنمية،

حيث أن كلا من الطرفين يجد الهلاك في منهــــــة واسلوب الطرف الآخر ولا يجد حلا لمشكلة التنميـــــة الاقتصادية الا بمنهجه وأسلوبه فقط والذي يحل محــــل المنهج الاخر حيث تتوفر الرفاهية والرخاع والتنميــة اذا ما طبق .

الا ان المنهج الاسلامي والنظام الاقتصادي الاسلامية والذي بدأ تطبيقه منذ بداية الدولة الاسلامية في عصر رسول الله على الله عليه وسلم كان سباقا وهاديا للأمة وللشعوب الاسلامية والذي بزغ قبل ظهور تليل النظم الشرقية والغربية والتي لم تأخذ منه الاالقليل حسب اتجاهاتها وايدولوجياتها ومن ثم نجد ان كيل المنهجين قد طبق ناقصا الكثير وكلاهما قد فشل في التطبيق العملي ويث نجد توالي الازمات الاقتصادياة والنقدية ، كما ان بعض الدول الراسمالية قد بسيدات في تطبيق بعض مناهج الاسلوب الاشتراكي وان بعض السدول الاشتراكية قد بدأت في تطبيق بعض مناهج الاسليسيوب الراسمالي وهكذا نجد ان النظامين في تخبط مستمير عسى ان يجد حلا للمشاكل الاقتصادية والمالية والنقدية للهما .

اما الدول الاسلامية حاليا في من الدول المتخلفة والتي سيطر عليها الاستعمار زمنا طويلا لتفرقهــــــا وفعفها وانغماسها في الضلال الفكرى المستورد سواء مين الشرق او الغرب • ولم يعد عذا الانغماس مقمورا على.... النواحي الاقتصادية بل اننا نجده في الأونة الاخيرة يعمل على تملك قلب المسلم هل يدين بالاشتراكية العاركسيـــة ام الرأسمالية الحرة وهذا هو اخطر انواع الاستعمىل وهو الاستعمار الفكرى المستورد من الخارج ، حيث تنقياد الدول الاسلامية الى ذلك دون ان تدرى وتبعد بذلك عسسن عقيدتها • وهذا هو حال معظم الدول الاسلامية في الوقيت الراهن فانقسمت الى قسمين احدهما يتبع الخصصصط او الاسلوب الاشتراكي ومن ثم التبعية للدول الاشتراكيسة والقسم الاخر يتبع الاسلوب الرأسمالي ومن ثم التبعيسة للدول الغربية • وهكذا تركبت الدول الاسلامية منهجه .... وأسلوبها وخطها الواضح والذي تستمد شرعيته من الخالسق لهذا نجد ان العالم الاسلامي في تخلف وفوض اقتصاديــة وجهل لا يعرف حتى الآن مصيره ويقوده الكتلتين واللتسان تعملان على ازدياد وضعف وانهاك قواه الاقتصاديـــــة والفكرية والعسكرية والموارد الذاتية والبشرية، فنجد انهما قد غرسا اسرائيل في قلب العالم الاسلامي . شمسم احتلال احدى الكتلتين ( وهي روسيا ) لاحدى الــــدول الاسلامية ( هي افغانستان ) ثم اشعال نار الحسمسرب والفتنة بين معظم الدول الاسلامية وما يحدث حاليـــــا من حرب ودمار بين ايران والعراق ، وما يحدث بيــــن المغرب والجزاشر وحرب الصحراء ببعيد ، ويرجع ذلبسك الى اننا اصبحنا نستورد كل شىء من الدول الاجنبيــــة وتركنا اصلنا وذاتنا وديننا • لذلك كتب علينا الضلال المبين • والرسول عليه الصلاة والسلام يقول: " تركـــت فيكم ماأن تمسكتم به لن تضلوا من بعدى ابدا كتــــاب الله وسنتى "(١٣) صدق رسول الله •

لهذا كان لزاما علينا ان نلقى الفوء على الفكر الاسلامي في احدى فرعياته الاقتصادية وهي التنميسية الاقتصادية حتى نقف على حقيقة هذا الفكر والسسيدي يستمد شرعيته من كتاب الله وسنة رسوله ، وحتى نثبست حقيقة واقعة يحاول البعض اغفالها او طمسها وهسسي ان الاصل في المناهج المختلفة هو المنهج الاسلامسيي والذي يتميز بعدة خصائص لا تتوافر في النظام الرآسمالي او الاشتراكي ،

خصائص التنمية الاقتصادية في الاسلام وعوامل قيامها:

(١) تقوى الله والتنمية الاقتصادية :

لقد اهتم المنهج الاسلامى بالتنمية الاقتصاديـــة ولهذا نجد الكثير ممن كتبوا عنها وسنفــــــى بالذكر حد فقط حد ما ذكره امير المؤمنين علــــــى بن ابى طالبرضى الله عنه وأرضاه (١) و فنجـــده

<sup>(</sup>۱) هناك الكثير ممن كتبوا عن التنمية الاقتصاديــــة ومنهم ابن خلدون فى مقدمته حيث ذكر الشـــروط الفرورية واللازمة لقيام التنمية الاقتصاديــــة من اهمها وجود حكومة عادلة ذات سياسة رشيـــدة وقوانين مرعية تمنع الظلم وتحفظ للمواطنيــــن حقوقهم وتفسح المجال لآمالهم٠ انظر: مقدمة ابن خلدون ـ طبعة دارالشعب ص ٢٥٥٠

فى مقدمة العهد الذى كتبه لوالى مصروكان الاشتر النخعى يقول " عليك بجباية خراجها ، وجهـــاد عدوها واستصلاح اهلها ، وعمارة بلادها"(١)

فالامام على رضى الله عنه قد لخص فى خطابسه البسيط لوالى مصر مهام وظيفته والتى تتلخسس فى الآتى :

# أولا : جباية خراجها:

والتى تعتبر احدى مواردالدولــــة، وينفق منها على حاجات الرعيـــــة والمشروعات العامة وتجهيز الجيـــوش للدفاع واقامة الأمن •

## ثانیا : جهاد عدوهـــا:

اى تحقيق الامن والامان لمصر ومسسسن غارات الاعداء عليها •

<sup>(</sup>۱) انظر كتاب نهج البلاغة ـ جمع الشريف الرضيى ـ دار الشعب ـ القاهرة .

# ثالثا : استملاح أهلهـــا:

وهذا الاستملاح لا يتم الا بالقدوة الحسنة من الحاكم نفسه وكذا نشر العد السبة بينهم والحكم بما آنزله الله والرفسع من شأنهم من ناحية التعليم والصحسة والمرافق المختلفة وزيادة الدخسسل الفردى والدخل القومى •

# رابعا : عمارة بلادهـــا:

وعمارة البلاد تعتبر من اهم ما ركسور عليه الامام على فى خطاب تكليفسسسه لحاكم مصر • حيث ان عمارة البسسلاد هو اجراء التنمية الاقتصادية الاجتماعية حتى يتم الخير والهناء والرفاهيسسة الاقتصادية لشعب مصر •

وفى كتاب آخر للامام على حدد فيه الهـــدف من العمارة اى التنمية الاقتصادية ارسلــــه لمحمد بن ابى بكر والى مصر وطلب منه قراءتــه على شعب مصر وقد نص الخطاب على الآتى : " ياعبد الله ان المتقين حازوا عاجل الخيس وآجله شاركوا اهل الدنيا فيدنياهم ولسسم يشاركهم اهل الدنيا آخرتهم ، أباح لهم الله الدنيا ماكفاهم به وأغناهم • قال الله عـــز وجل " قل من حرم زينة الله التي اخــــرج لعباده والطيبات من الرزق ، كل هي للذيـــن آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامسة كذلك نفصل الايات لقوم يعلمون" (١) سكنــــوا الدنيا بأفضل ما سكنت واكثرها بأفضـــــل ما أكلت ، وشاركوا اهل الدنيا في دنياهـــم فأكلوا معهم من طيبات ما يأكلون وشربوا مسن طيبات مايشربون ، ولبسوا من افضل مايلبسـون وسكنوا من افضل مايسكنون وركبوا من افضـــل ما يركبون ، اصابوا لذة الدنيا مع اهــــل الدنيا وهم غدا جيران الله يتمنون علي ــه فيعطيهم ما يتمنون لاترد لهم دعوة • ولاينقسيس لهم نصيب من اللذة ، فالى هذا ياعبــــاد الله يشتاق من كان له عقل ويعمل له بتقــوى الله ، ولاحول ولا قوة الا بالله (٢) " ان تقـــوي الله تعالى دواء قلوبكم وشفاء مرض اجسادكسم وصلاح فساد صدوركم وطهور دنس انفسكم ٥٠ ومسن اخذ بالتقوى غربت عنه الشدائد بعد دنوهــــا

<sup>(</sup>١) سورة الاعراف ـ الاية ٣٤٠

۲۸ - ۲۲ - ۳۱ نهج البلاغة مرجع سابق - ۳۸ - ۲۸ ۰

واحلوت له الامور بعد مرارتها ، وانفرجست عنه الامواج بعد تراكمها واسهلت له المعساب بعد انصبابها، وهكلت عليه الكرامسسسة بعد قدوطها وتحدبت عليه بعد نفورهسسسا، وتفرجت عليه النعم بعد نفوبها ، ووبلسست عليه البركة بعد ارذاذها(۱)".

مما سبق يتفح لنا حقيقة امر التنميسة الاقتصادية ، حيث ذكر الامام على رضى اللسمة عنه اهمية تقوى الله اولا وماذا يحدث بالنسبة للمتقين من خيرات كثيرة تنالهم نتيجسسة تقواهم حيث يحصلوا على الحسنيين في الدنيسا والآخرة وبذلك ينعموا كثيرا بانعم الدنيسا وينعموا بجنة الظود بجوار ربهم جنة عرضها السماوات والارض اعدت لهم ،

اذا فبداية قيام تنمية اقتصادية للدوليسية الاسلامية لا بد من وجود شعب يتقىالله فى كيسل شىء حتىيهم عليهم الخير والبركات من السمياء. "والبلد الطيب يخرج نباته باذن ربه والذى خبست لا يخرج الا نكدا كذلك نصرف الايات لقيسيسوم يشترون "(٢) ويقول تعالى " ولو ان اجل القيري

<sup>(</sup>۱) نهج البلاغة \_ مرجع سابق \_ ص١٧٣ \_١٧٤

<sup>(</sup>٢) سورة الاعراف ـ الاية ٨٥٠

آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السمساء والارض ولكن كذبوا فأخذناهم بما كانسسسوا يكسبون (۱)" اذا نجد ان الرزق الومير يتحقست نتيجة الايمان والتقوى حيث تتفتح عليهم بركسات من السماء والارض فالبلد الطيب لايخرج الا الطيب من النبات الذي يعود بالذير والفائدة على اهله من البشر ، الذين يؤمنون بالله ورسله ، ويتقون الله ، لهذا يتحقق لهم الرخاء ، ان البلسسد الخبيث لايخرج منه الا النبات الرديء والذي يكلف الكثير رغم رداءته ،

الارض الطيبة كالمؤمن بالله اما الارض الخبيثة فهى مثل غير المؤمن حيث لا يجنى الا السيئسسات ولا يحصل على رزقه الا بالمشقة والعناء والنكد،

كذلك حين قام سيدنا نوح عليه السلام بدعسوة قومه الى وحدانية الله والاستففار حتى يرفسي الله عنهم فانه يحددهم بالخير الكثير، فقال تعالى " فقلت استففىروا ربكم انه كان غفارا يرسل السماء عليكسسم مدرارا ويمددكم باموال وبنين ويجعل لكسسم جنات ويجعل لكم انهارا" (٢)، من هذا نجسسد

<sup>(</sup>۱) سورة الاعراف ـ الاية ٩٦ ٠

<sup>(</sup>٢) سورة نوح - الايات ١٠، ١١ ، ١٢

ان سيدنا نوح عليه السلام تد دعا قومه السحى الاستغفار والرجوع الى التربة الصالحة والتقهى والايمان بالله حتى يعملوا على الرزق الكثير من اموال وبنين وجنات وانهار وهذا كله ترفيب لهؤلاء القوم كى يؤمنوا بالله العزيز الحميد وبحملون على مقابل ذلك وهو الخير الكثير الكثير ما يخدم الله كما نجد في القرآن الكريسم الكثير من هذه المعانى ومنها قوله تعالمين :

" وضرب الله مثلا ترية كانت آمنة مطمئنية بأتيها رزقها رغدا من كل مكان فكفرت بأنعسم بأتيها رؤدا من كل مكان فكفرت بأنعسم الله فأذاقها الله لباس الجوع والخوف بمسا

مما سبق يتفح لنا ان الله سبحانه وتعالى وعد عباده بانهم اذا أتقوه في اعمالهــــــم وتمرفاتهم وتركوا المعميات الى الابد بصحدق وعدم العودة اليها فانه يرزتهم من الخيــسرات والبركات الكثير • كذلك ينذر الله سبحانـــه وتعالى عباده بأنهم اذا كفروا بأنعم اللــــه وتركوا تقواه وعبادته فانه لا مفر امامهــــم من ان يذيقهم لباس الجوع والخوف والسخط منه •

<sup>(</sup>۱) سورة النحل - الاية ۱۱۲ ٠

## الانسان ودوره في التنمية الاقتصادية :

لا شك أن الانسان له دور كبير وحاسم فـــــى التنمية الاقتصادية ، وأنه لا شك بدونه لن تقـوم السنمية ، حيث أنه عن طريق توفير المـــوارد الاقتصادية يستطيع بعقله وأفكاره أن يطــــور ويستخدم هذه الموارد أكفأ استخدام ويبتكـــر المناعات والانتاج المتقدم فهو له دور رئيســى وفعال في كيفية استخدام هذه الموارد أحســـان استخدام وكيف يمكن تطويرها وابتكار التكنولوجيا الحديثة حتى ينتج احسن السلع وباقل وقت وتكلفة

ممكنة ، وذلك عن طريق امكانياته التآلييسية والذهنية والتي وهبها الله له لكي تعدث نسوع من التقدم للبلاد متى توافرت لديه بعسسي الامكانيات والمواردالمالية والاقتصادية، لهسذا نرى انه اذا لم يوجد الانسان المفكر والمنظسم فانه لن يحدث تقدم وتطور عتى ولو توافسسسرت المواردالاقتصادية اللازمة للتطور والتقدم ،

اذا فالانسان هو العنص الرئيسى والعام فسى عملية التنمية ،لاقتصادية فهو الوسيلة التسسى عن طريقها يمكن احداث التنمية • كما انسسه المغاية من احداث التنمية حيث اننا نعمل علسسى احداث التنمية من اجل رفاهية الشعوب البشريسة وتقدمها وازدهارها • اذا فالانسان هو الوسيلسسة والغاية في نفى الوقت لقيام التنمية • (1)

لهذا كرم الله الانسان تكريما كبيرا حتىى موره ووفعه كفليفة له في الارض من اجل اهداف محددة ، منها ان يعمرها وكيف يمكن تعميرهــــــــــ الا عن طريق التنمية وكذلك ليعبده ويشكــــــره على نعمه التى انعمها عليه ، فيقول اللــــــه

<sup>(</sup>۱) انظر المراجع التالية : مالك بن نبى ـ المسئــم في عالم الاقتصاد ـ دار الشروق ـ بيروت ١٩٧٢ .

Lewis, A., The Theory of Economic Growth, London, George Allen & Unwin Ltd., 1961.

تعالى: " واذ قال ربك للملائكة انى جاعل فـــى الارض خليفة "(١) والخليفة هنا هو الانسان • حيـث يقول الله للملائكة انى متخذ فى الارض خليفـــة ليقوم بعمارتها ، ويتم الابداع الذى قضيته لها•

وفى سورة اخرى يؤكد فيها الله سبحانـــه وتعالى انه كلف الانسان بالعمارة فى الارض حيـــث يقول " هو أنشأكم من الارض واستعمركم فيهــا " اى عمدكم فيها واستبقاكم ، وقدركم على عمارتها •

لهذا نجد ان الله في آية اخرى يوضح فيهسا انه قد سخر للانسان ما في السماوات ومافييسا الارض وذلك من اجل تعمير الدنيا ومن اجهسا عبادته وتسبيحه على نعمه حيث قال " اللهي سخر لكم البحر لتجرى الفلك فيه بأمهسره ولتبتغوا من ففله ولعلكم تشكرون ، وسخر لكه ما في السموات ومافي الارض جميعا منه "(۱) فالله قد ذلل للانسان البحر يحمل على ظهره السفيسين لتجرى فيه بأمره وليبتغي الانسان من ففله بالتجارة والصيد ولعله يشكره ، كما سخر اللها للانسان جميع ما في السموات ومافي الارض بسأن خلقها نافعة له في معاشه ومعاده ، ان في ههذا التسخير لآيات لقوم يتفكرون في صنائع الله ،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية ٣٠٠

۲) سورة الجاثية - الاية ۱۳

فنظرة الاسلام للانسان نظرة متميزة ومنفسسردة -فقد رفع الاسلام من قيمة الانسان وأعلى من قسسدره ولم يعرف ذلك في اي دين سماوي او فلعفة وفعيسة " وقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحسر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير مسممن خلقنا تفضيلا "(1) كما ان الله سخر له سائــــر مخلوقاته العلوية والسفلية ، حيث تعمل علـــــى خدمته ومصلحته واعانته على بلوغ غايته" الــــم تروا ان الله سخر لكم ما في السموات ومافسيسي الارض واسبغ عليكم نعمه طاهرةوباطنة<sup>(٢)</sup> وفي آيسة اخرى يقول " هو الذي جعل لكم الارض ذلولافاً مشسوا في مناكبها وكلوا من رزقه واليه النشور $(^{(a)})$  ، وقال: " الله الذي خلق السموات والارض وانسسول من السماء ماء فأخرج به من الثمرات رزقبا لكسيم وسخر الشمس والقمر دائبين وسخر لكم الليسسل والنهار واتاكم من كل ما سألتموه وان تعسسدوا نعمة الله لاتحصوها"(٤).

<sup>(</sup>١) سورة الاسراء ـ الاية ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان ـ الاية ٢٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة الملك ـ الاية ١٥ .

<sup>(</sup>٤) سورة ابراهيم ـ الاية من ٢٢ - ٢٤ ٠

#### العمل والتنمية الاقتصادية :

لقد رفع الاسلام من قيمة العمل وأمر بـــــم سواء كان عملا من اجل الحياة بانتام السلــــع والخدمات اللازمة للانسان ، او كان عملا لعبادة الله " وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسولم...ه و المؤمنون" (١) فالعمل من اجل الانتاج والسعـــي للرزق قد رفعها النه الى اعلى مراتب العمىل حتى انه قد جعلها كفارة لبعض الذنوبالكبيسرة والتى لا يكفرها صوم ولا صلاة ولا مدقة وذلــــك لاهمية العمل والانتاج والسعى الى الرزق ، حيست يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم " ان مــن الذنوب ذنوبا لا يكفرها صوم ولا صلاة ولا صدقهة ، ولكن يكفرها السعى في الرزق "(٣٣) (٢) صــدق رسول الله وقد رأى رسول الله صلى الله عليسه وسلم رجلا قد انقطع للعبادة في المسجد فسسال عن من يعوله فقيل له اخوه فقال صلى الله عليه وسلم ما معناه " اخوه اعبدمنه (٣) (٤٣) ولقـــد عمل الاسلام على الحرص على التنمية الاقتصاديـــة وذلك بالتعمير ومن اقوال الرسول عليه المسللة والسلام " اذا كانت الساعة وفي يد احدكـــــم فسيلة \_ اى شتلة \_ فاستطاع الا تقوم حتى يغرسها فليغرسها فله بذلك اجر"<sup>(٤)(٥</sup>».

<sup>(</sup>١) سورة التوبة - الاية ١٠٥٠

<sup>(</sup>۲) رواه ابی هریرة ۰

<sup>(</sup>٣) مسند الامام احمد بن حنبل ،

<sup>(</sup>٤) اخرجه البخاري واحمد ٠

كما يرى الاسلام ان السعى للرزق وتنعيـــــة المجتمع وخدمته افضل انواع العبادة فقــــــــ اراد احد المحابة الاعتكاف والخلوة لذكر اللـــه فقال له رسول الله على الله عليه وسلم "لاتفعـل فان مقام احدكم في سبيل الله ــ اى في خدمــــة المجتمع وتنميته ــ افضل من صلاته في بيتــــــــه ستين عاما "(۱) (۲%.

ولقد تعجب اعجاب رسول الله على الله عليسه وسلم من شاب رأوه يعمل وينشط لعمل دنيسوى ، وقالوا لو ان هذا العمل في سبيل الله ، فقسال لهم رسول الله على الله عليه وسلم " انسسسه اذا كان يسعى ليسد حاجته واهله فهو في سبيسال الله واذا كان يسعى على ابوين شيخين كبيريسسن الله واذا كان يسعى على ابوين شيخين كبيريسسن يعولهما فهو في سبيل الشيطان"(٢) وقال رسسول تفاخرا فهو في سبيل الشيطان"(١) وقال رسسول الله على الله عليه وسلم " الساعي على الارملسة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله "(٣)(٧) ويقدر عمل وانتاج المسلم واتساع نطاق عمله وانتاجسه بقدر جزاؤه عند الله ، فيقول الله تعالىسى : من عمل صالحا من ذكر او انثى وهو مؤمسسن لنحيينه حياة طيبة ولنجزينهم اجرهم بأحسسسن ما كانوا يعملون"(٤)

<sup>(</sup>١) المستدرك للحاكم ـ الجزء الاول •

<sup>(</sup>٢) مسند الأمام احمد بن حنيل •

<sup>(</sup>٣) رواه النسأئي ،

<sup>(</sup>٤) سورة النحل ـ الاية γρ ،

عليه وسلم انه قال " مامن مسلم يغرس غرســـا او يزرع زرعا فيأكل منه طير او بهيمة الا كـان له به صدقة "(۱) (٨»).

ولا يعرف الاسلام سنا يتم التقاعد فيها عسسو العمل ، بل على الانسان العمل طالما هسسسو على قيد الحياة مادام لديه القدرة على ذلسسك فهو مسئول عن عمره فيما افناه (٢) ومن اقسسوال رسول الله على الله عليه وسلم آ اعمل لدنيساك كانك تعيش ابدا واعمل لأخرتك كأنك تموت غدا (٩٠) فالانتاج والعمل عبادة لها نفس اهمية المسلاة ، فالامر بعلاة الجمعة جاء مع الامر بالعمل ، فقسال تعالى : " ياأيها الذين آمنوا اذا نودي للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا الى ذكر الله وذرواالبيع ، فاذا قضيت الملاة فانتشروا في الارض وابتغسيرا من ففل الله واذكروا الله كثيرا لعلكسسسم تغلجون "(٣).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم ۰

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي ٠

<sup>(</sup>٣) سورة الجمعة ـ الاية ٩ ، ١٠ ٠

كما أن الانشاج والعمل معيار للتفاهل بيسسن الناس حيث يقول الله تعالى " من عمل صالحا من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيبية "(1) ويقول الرسول صلوات الله وسلامه عليه" يافاطمية بنت محمد أعملى لا أغنى عنك من الليسسسسسه شيئا "(٢) (١٠١) ويقول عمر رضى الله عنه وأرضاه "لو جاءت الاعاجم بالاعمال فهم أولى برسول الله صلى الله عليه وسلم منا ".

وهكذا نجد ان الاسلام قد قرن العمل والانتساج بالايمان وجعله فريضة على المسلم ومنهاجـــا له في الدنيا والاخرة، فلا يجدى الاسلام بلا عمــل ولا قيمة لعمل بلا ايمان ، ولهذا نجد ان القــرآن قد قرن الايمان بالعمل الصالح في كل المواطـــن التي ذكرت فيه ومن ثم نجد ان لها اثرا طيبــا في تحقيق التنمية الاقتصادية خاصة في المجتمــع الاسلامي وهو من العالم الثالث والذي يحتـــاج الكثير الى الانتاج والعمل ، وذلك اذا ما علــم المواطنون من قيمة العمل والانتاج عند الله حكما ان العمل المطلوب هو على اعلى مستوى من الاتقان فيقول الرسول على الله عليه وسلم " ان اللـــه فيقول الرسول على الله عليه وسلم " ان اللـــه فيقول الرسول على الله عليه وسلم " ان اللـــه فيقول الرسول على الله عليه وسلم " ان اللـــه

<sup>(</sup>۱) سورة النحل ـ الاية ۹۷ ،

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في الوصايا واحمدين حنيل .

رسول الله فلا بد من اتقان العمل والتفاني فيسه حتى يحصل الانسان على حب الله ورضاه .

#### الملكية والتنمية الاقتصادية:

لقد أباح الاسلام ملكية المال سواء كانسست هذه الملكية خاصة أو عامة وذلك باعتبارهـــا وسيلة من وسائل التنمية الاقتصادية وحافــا انمائيا • وعلى ان نسقط شرعية الملكيسسة اذا لم يحسن الفرد او الدولة استخدام هــاذا المال ، في معلحة الجماعة • وفي حديث لسيدنا عمر مع بلال حيث اعطاه الرسول ارض العقيـــق " ان رسول الله صلى الله عليه وسلم لـــمم يقطعك لتحجز عن الناس وانما اقطعك لتعمــال • يقطعك لتحمر على عمارته ورد الباقي "(۱).

كما حرم الاسلام كنز المال وعدم تشغيليسه في الانتاج الذي يعود بالخير والفائدة عليون الأمة جميعا، حيث قال تعالى " والذين يكنسزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الليسسه فبشرهم بعذاب اليم ، يوم يحمى عليها في

<sup>(</sup>۱) د، محمد شوقی الفنجری ـ المذهب الاقتصـــادی فی الاسلام ـ المؤتمر العالمی الاول للاقتصــاد الاسلامی ـ ۱۹۸۰ ۰

نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم، هذا ما كنزتم لأنفسكم فذوقوا ماكنتم تكنزون"<sup>(1)</sup> ولهذا فان الاسلام قد ربط بين الايمان والانفساق في سبيل الله ، اى من اجل المصلحة العاممسسة للمجتمع وتنميته ، وان الانفاق والتعميرللمصلحة العامة تعتبر احدى علامات الايمان والتقوى .

لهذا نجد ان الفقها الايسلمون للحاكم بنسزع الملكية الخاصة او التوسع في الملكية العامسة الا بقدر ما تحتاجه المطحة العامة خاسسسسان التنمية الاقتصادية ويعبرون عن ذلك بسسسان الامام يخير فيها تخيير معلحة لاتخييرشهوة "(٢)

فالمال هو أحد أعمدة الحياة من أجل التنمية والرفاهية لهذا يجب المحافظة عليه وعلـــــى انتاجيته والعمل على زيادته • كما ان الانتـاج امر ققدس لا يجب التوقف عنه مهما كانت الظــروف حتى ولو كانت القيامة آزفة •

كذلك يعمل الاسلام على عدم توجيه رأس المسال المنتج الى مال استهلاكي ومن يفعل ذلك فقسسد

<sup>(</sup>۱) سورة التوبة - الاية ٣٤ - ٣٥ ٠

<sup>(</sup>٢) د محمد شوقى الفنجرى ـ المرجع السابق ٠

خالف الاسلام ولن يحمل على بركة الله فى تصرفه حيث ان تحويل رأس المال الانتاجى الى مهال استهلاكى يخفض من الموارد المالية الانتاجيهة وبالتالى يحد من التنمية ويزيد من نسهول الاستهلاك ومن ثم تحدث افرار بالمجتمع ويقهول الرسول عليه المعلاة والسلام " لايبارك فى ثمها الارض او دار الا ان يجعل فى ارض او دار، وفيها رواية اخرى من باع دارا او عقارا فلم يجعهال ثمنه فى مثله قمينا ان لا يبارك فيه "(۱)(۱۱۳)

كذلك نجد ان الاسلام لم يقف في رأيه عن كنسر المال عند حد التحريم والوعيد الشديد ، بل عمل على تحريك تلك النقود المكنوزة الى الحركسسة والانطلاق لتؤدى دورها في الانعاش الاقتصادي والانتاج ، وتشغيل المزيد من الايدى العاملسسة للحد من البطالة ومطاردة الركود في الاسواق ،

# التعليم والتنمية الاقتصاديـة:

من المعروف ان من اهم ما تتعف به السحول المتخلفة هو ارتفاع نسبة الامية والتخلصحصف التكنولوجي نتيجة التخلف العلمي ، الا انسحا

<sup>(</sup>۱) رواه الامام احمد في مسنده وابن ماجه في سنسه٠

نجد ان الاسلام وعلى رآسة الرسول عليه السلام والسلام قد حث على التعلم والنهم في العلم والسلام: " اطلبوا العلم من المهد الى اللحد"(١)(١٣) فالعلم يطلب فسي من المهد الى اللحد"(١)(١١) فالعلم يطلب فسي اي سن مهما كبر الانسان فهو في حاجة المحسن زيادة منه ولايزال المر عالما ما طلب العلم فاذا ظن انه علم فقد جهل ويقول عليه الصلاة والسلام " اطلبوا العلم ولو في السين(١)(١٤) ونظرا لاهمية العلم فقد اعطى الاسلام للعلمساء اهمية واحترام ومعرفة قدرهم ، فهم حملسسة العلم وبالتالي فلهم القيادة والتوجيه فمسللم المجتمع .

## الانفاق في الاسلام والتنمية الاقتصادية :

نجد ان في الاسلام نظام معين في الانفـــاق حدده الله سبحانه وتعالى ووضحه في آياتـــده المختلفة ووضع له ضوابطه واصوله وقواعــده واولى هذه القواعد ان المال مال الله ونحــن مستخلفون فيه اى نحن يد عارضة عليه اى خلفاء عنه في الانفاق فيجب علينا ان نحسن القيـــام بواجب الخلافة فيه ، فيقول عز من قائــــال

<sup>(</sup>۱) الجامع المغير ـ جزء ١ ص١٠٨٠

<sup>(</sup>٢) الجامع المغير \_ جزء ١ ص١٠٩٠

مستخلفین فیه فالذین آمنوا منکم وانفقوا لهــم اجر کبیر $\binom{(1)}{0}$  وفی آیة اخری تؤکد هذا المعنــی فقال تعالی $\binom{(1)}{0}$ وآتوهم من مال الله الذی اتاکم $\binom{(1)}{0}$ 

من هذا نجد أن المال ليس مالنا ولكنه مسال الله وهو صاحبه اذا ما علينا الا ان نطيـــــع ساحب هذا المال ونسير على هديه وتعليماتـــه الخاصة بماله ، ومن هذه التعليمات ما نــــمـــم عليها في كتابه الكريم بترشيد الانفاق وعسدم الاسراف او التقتير فيه ، فقال تعالى والديـــن اذا انفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكــــان بين ذلك قواما" <sup>(٣)</sup> وفي آية اخرى يدعو فيها الي عدم التبذير حيث قال تعالى " وآت ذا القربـــى حقه والمسكين وابن السبيل ولاتبذر تبذيرا • ان المبذرين كانوا اخوان الشياطين وكان الشيطسان لربه كفورا . ولا تجعل يدك مغلولة الى عنقــــك ولا تبسطها كل البسط فتقعد ملوما محسورا"(٤) . وفي اية اخري يحذر الله المؤمنين من ان يسلموا امواليهم للسفهاء لادارتها فقال تعالى " ولاتؤتوا السفهاء اموالكم التي جعل الله لكم قياما"<sup>(ه)</sup>

<sup>(</sup>١) سورة الحديد ـ الآية ٧ ٠

<sup>(</sup>٢) سورة النور-الآية رقم ٣٣٠

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان - الآية ٦٧ •

<sup>(</sup>٤) سورة الاسراء-الآية ٢٦ ، ٢٧ ، ٢٨ ٠

<sup>(</sup>٥) سورة النساء-الأية ٥٠

مما سبق يتفح لنا ان الله سبحانه وتعالىيى قد حدد لنا اسلوب الانفاق وذلك بعدم الاستسراف اى الحد من الاستهلاك الترفي • كذلك عدم التقتيس في الانفاق حتى لا تقف عملية الانتاج وتفضيــــل اصحاب رأس المال اكتنازه بدل انفاقه وبذلك فقد فضل الحل الوسط بين الاسراف والتقتير • حيسست يجب ترشيد الانفاق وعدم الاسراف فيه حتى انسسه شبه المسرفين والمبذرين لاموالهم باخسسسوان الشياطين ، ونبه المؤمنين الى ان نتيجـــــة الاسراف او التقتير يؤدى الى نتائج غير طيبـــة من الناحية الاجتماعية والناحية الاقتصادية كذلك نجد ان الله سبحانه وتعالى يمنعنا من تـــرك اموالنا في يد السفهاء مما يعرضها للخطــــر والضياع وعدم استخدامها الاستخدام الامثل فيسيى زيادة الانتاج وضمان حسن الاستثمار والعائسسد المجزى حتى نستطيع دفع ماعليها من زكــــاة وما يتبقى يمكن انفناقه على الاستهلاك العائلسسي وما يفيض عن ذلك نستخدمه في دعم الاستثمـــار والانشاج اما ترك الاموال في يد السفه ـــــاء فيعرضها للخطر والضياع وعدم استخدامها الاستخدام الامثل او الاستثمار الناجح والذي يعودبالفائسدة على الدولة الاسلامية عامة ويطور الانتاج ويدفسع عجلة التنمية الاقتصادية والاجتماعية وكذلــــك يحرم صاحبها منها او يحرمه من العبائد المجسري الذى يستطيع التعيش به ومواجهة سبل الحياة -

لهذا يجب في حالة ترك الاموال للاشخصصان الاخرين من اجل استثمارها في اوجه الاستنمصار الشرعية ان نختار ذوي السمعة الطيبة والكفاءة الفنية والادارية واصحاب الخبرة في مثل هصده المجالات حتى نضمن سلامة الاموال وعدم ضياعهصا وتحقيق العائد المجزى وزيادة الانتاح للدولسة الاسلامية وبناء لبنة من لبناة صرح التنميصاة الاقتصادية وهؤلاء ما نسميهم حاليا (بالمنظمين) .

كذلك يحثنا الله سبحانه وتعالى على ان يتم الانفاق بأحسن السلع المنتجة والتى يحبهــــا الناس الانفاق بأحسن السلع المنتجة والتى يحبهــــوا الناس المنال تعالى " ياأيها الذين آمنــــوا انفقوا من طيبات ما كسبتم ومما اخرجنالكـــم من الارض ولا تيمموا الخبيث منه تنفقون ولستم بآخذيه الا ان تغمفوا فيه واعلموا ان اللـــه غنى حميد"(۱) ومن هذه الاية نجد ان الله سبحانه وتعالى قد امرنا بالانفاق من طيب الكســــب ومما يخرج من الارض من زرع ومعادن وغيرهـــا وحذرنا من الانفاق من ردى المال وخبيثه لانــه قد يفطر الانسان المحتاج الى قبول هذا المــال الردى وفي آية اخرى يقول تعالى " لن تنالـوا البر حتى تنفقوا مما تحبون وما تنفقوا مــن البر حتى تنفقوا مما تحبون وما تنفقوا مــن الله مان الله به عليم "(۲) وهذا تاكيد من اللـه

<sup>(</sup>١) سورة البقرة - الاية ٢٦٧٠

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ـ الاية ٩٢٠

بأن المؤمنين لن ينالوا الخير الكامـــل الا اذا بذلوا مما يحبون في سبيل الله •

وحتى يشجع الله المؤمنين على الانفسساق الحسن على المحتاجون فقد جعل الله الانفسساق قرضا لله مبحانه وتعالى حتى يطمئن المنفساق ان انفاقه لا يضيع هباء بل يعود عليه بأفعساف مضاعفة من الحسنات والخيرات والبركات فقسال تعالى " من ذا الذي يقرض الله قرضا حسنسط فيضاعفه له افعافا كثيرة والله يقبض ويبسط واليه ترجعون "(1)

مما سبق يتضح لنا ان الانفاق فى الاسلام يحرم الاسراف والتبذير وكذا التقتير وان ننفيين باحسن ما لدينا من سلع على الفقرا والمؤمنيين حتى لاتؤذيهم و وان الله قد شبه الانفييية فى سبيله بمثابة قرض من العبد لخالقيية حتى يحثه على كثرة الانفاق لله وكل هيالانفاق الله وذلك لاعتبارات فوابط حددها الله فى الانفاق وذلك لاعتبارات اقتصادية واجتماعية وتعبدية وفمن الناحيية الاقتصادية نجد انه كلما زاد الانفاق كلميا زاد الطلب على السلع وبالتالى زاد الانتساج ومن ثم زاد الدخل القومى والدخل الفردى ومن شم زاد الدخل القومى والدخل الفردى والتاليين من زاد الاستهلاك وزاد التشاسية الادفار، وبالتاليين

<sup>(</sup>١) سورة البقرة \_ الاية ٢٤٥ .

ارتفعتنسبة الاستثمار والانتاج وحدث نمو سيسع للدولة ، كما ان الانفاق على المحتاجيسسسن من الشعب يساعد على رفع معدل ادائهم وتحسسن ملموس في محتهم وحبهم وولائهم واخلاصهم للوطسن ومن ثم زيادة معدل انتاجهم ، وفي ذلك اضافسة الى معدل النمو والتنمية للدولة كما أن الانفاق فيه عبادة وتذكر وشكر من العبد لربه ، كسسل ذلك فيه الخير والمصلحة للانتاج والافراد ،

فهذه كلها حلقة متطة بعضها ببعض حيــــث
ان كلا منها يدفع الأخرى الى الزيادة والرقـــى
وذلك فى سبيل مصلحة الدولة والافراد فالانفـاق
لا يكون فى السلع الترفيهية او الكماليـــة
ولكن ركز الانفاق فى اوجه الانتاج والنواحـــى
الاجتماعية والتعبدية ، وفى النهاية تجنــــى
الدولة ثمار هذا الانفاق المرشد والــــــدى
لا يبغى سوى وجه الله ومطحة الشعب والافــراد،
ومن ثم زيادة الانتاج والرفاهية والتنميــــة

#### الزكاة والتنمية الاقتصادية :

الزكاة ضريبة سنوية خاصة تفرض على مجمـوع القيمة الصافية للثروة ، ويتم جبايتهــــا من قبل الدولة وتنفق بواسطتها على الاهــداف

المحددة والتى نصعليها القرآن الكريسيم (1) وقد فرفت الزكاة لتحارب الاكتناز وتشجع عليسسر استثمار الاموال وتشغيل العمالة وهي تعتبسر من اهم الفرائب المحلية فهي تجمع من المكلفين بها وتنفق على المستحقين من اهل ذلك المكسان وما يبقى منها يرسل لبيت المال والذي ينفسق منه على باقي احتياجات واعانات الدولة الاسلامية وقد عملت بعض الدول مثل انجلترا وفرنساوالولايات المتحدة الامريكية بقاعدة مالية الهيئات المحليسة والتي عرفت في الدولة الاسلامية منذ اربعة عشسر

<sup>(</sup>۱) ان ما نهتم به في خصوص الاشارة الى الزكــــاة وذلك لمدلولاتها الاقتصادية وباختصار ، انظر :

<sup>-</sup> د م بدوى عبد اللطيف - النظام المالى المقارن في الاسلام - ١٩٦٢ -

د ٠ محمد منذر ـ النظرية العامة للانتســار
 الاسلامي ٠

<sup>-</sup> ده ابراهيم فؤاد احمد على ـ اعداد المالسية في الاسلام ـ الطبعة الثالثة ـ ١٩٧٢ ـ مكتبـة الانجلو المصرية .

الانفالق العام في الاسلام ... الطبعة الاولى ١٩٧٣
 معهد الدراسات الاسلامية بالزمالك •

<sup>-</sup> ابو عبيده - كتاب الاموال •

<sup>-</sup> ابو يوسف - كتساب الخراج •

كما ان الزكاة تشمل بمورة خاصة انواع الفمسان الاجتماعى بأشكاله المختلفة وان نفقات الدولسة العادية لايمح تمويلها من قبل الزكاة، والزكاة تفرض على جميع انواع الشروة بوجه عام بما في ذلك المدخرات المتراكمة اثناء العام ميييد عن الحد دام الفرد يملك منذ بدء العام مايزيد عن الحد الادنى المعفى والمعروف بالنصاب، كما ان الزكاة نسبة ثابتة محدودة في السنة المطهرة، والحسد الادنى المعفى معروف ومحدد والزكاة محسددة بحساب منخفض بحيث تعم على قطاع كبير مسسن افراد المجتمع وبصورة ثابتة على مر الزمان،

والزكاة مفروضة على الثروة الصافية سمسواء كانت مستعملة او غير مستعملة اى معطلة وسسواء كاناستعمالها فى الاعمال والمشاريع الانتاجيسسة او فى السلع الترفيهية ولهذا نجد ان الزكسساة بهذه الصفات تتدخل تدخلا اساسيا فى بعض جوانسب النظرية العامة للاقتصاد وهى :

- (١) التطبيق على وسائل الانتاج المعطلة ٠
- (ب) تخفيض وتوزيع الدخل بين الاستهــــلك و الادخار •
- (ج) تخفيض وتوزيع المدخرات بين الاستعمال فى المشاريع الانتاجية وبين الاستعمال فى السلع الترفيهية ٠

ان وجود الزكاة يقتض الا ينخفض المعدل الحدي للربح للقطاع الخاص عن النسبة اللازمة للابقساء على الشروة غير متناقصة على الاقل في اي وضحح طبيعي للمحركة الاقتصادية وذلك ان ثروة الفسرد تتناقص بسبب دفع الزكاة ولهذا يجب على الفسرد اذا ما آراد ان يحافظ على ثروته من النقصان والزوال بسبب الزكاة فان الحد الادني للايسسراد الذي يجم ان يحققه فهو على الاقل مقسسدار الذي يضمن به المحافظة على ثبات حجم الثسروة وهذا المعدل الحدي للربح يعادل المعدل الاجمالي للزكاة في حالة توازن القرار الاقتصادي لمالسك الشروة والشروة وا

من هنا نجد ان الاسلام يدفع ويحث اصحصاب رأس المال على تشفيل واستثمار امواله ومن حديد بصفة مستمرة حتى لاتأكلها الزكاة وفى حديد عن الرسول صلى الله عليه وسلم قال ما معناه اعملوا بأموال اليتيم حتى لاتأكله المدقة "(۱)(۱)»).

<sup>(</sup>۱) الزكاة تفرض على النقود كالذهب والفضة وأزراق النقود العادية بشروط معينة وكذلك على الحلي بانواعه المختلفة على بعض الاقوال • كما تجسب في عروض التجارة وعلى تجارة المسلمين الصادرة والواردة عبر حدود الدولة الاسلامية ( وتسمـــي

وفى تشغيل الاموال زيادة فى الانتاج ودفـــع لعجلة التنمية الاقتصادية والاجتماعية وفتــــح ابواب كثيرة للعمالة والتشغيل .

كما ان فى انفاق الزكاة بمعرفة الدولة نخص بالذكر منها الجانب الإجتماعي وذلك بكفاي المعتاجين من الفقرا والمساكين والارق والمعتاجين من الفقرا والمساكين والارقاب السبيل وزيادة دخل تل الفئات سيؤدي بالتالي الى عدة نتائج هامة نخب منها النواحي الاقتصادية بزيادة الطلب عل السلع وبالتالي توسعة مجال السوق والاستهالك ومن ثم يؤدي لزيادة الانتاج وكذلك يمكن للبعض

العشور) وعلى الثمار والزروع وعلى الحيوانسات كما يرى بعض علماؤنا المجتهدون الى وجسسوب الزكاة على الالات الصناعية والاوراق الماليسة كالاسهم والسندات وكسب العمل والمهن الحسسرة وايراد الدور والاماكن المستعملة كما تجسسب الزكاة في اموال المكلفين وغير المكلفيسن بالعبادات مثل الصبيان والمجانين ، حتى ان بعض الحنابلة ذهبوا الى وجوبها في مال الجنيسسن اذا ولد حيا ، وتجب الزكاة في هذه الحالسة لبس وقت ولادته ولكن من وقت التأكدانة كان فسي

انظر: د، ابراهیم فواد احمد علی ـ الانفاق العام فی الاسلام ـ مرجع سابق ، ص ٦٤ ، ٦٥ ٠ منهم استخدام جزاً من عائد الزكاة من اجــــل الاستشمار في المشروعات العفيرة ـ اوالمساهمــة في المشروعات الانتاجية •

كما ان زيادة الدخل ايضا تساعد على مجابهة الامراض المختلفة وتساعد على انتشار التعليسم ومن ثم الرفع من مستوى آدا المواطنين لاعمالهم وهذا بالتالى يؤدى في النهاية الى زيادة الانتساج ودفع عجلة التنمية الاقتصادية .

# الربا والتنمية الاقتصادية (١):

لقد حرم الله الربا وحدرنا التعامل بــــه ولقد نص على ذلك في الكثير من الآيات الكريمــة

<sup>(</sup>۱) الربا شرعا هو الزيادة على اصل المال من غيسر تبايع وهو ايضا فضل مال لا يقابله عوض فسسس معاوضة مال بمال و فيدخل في تكييف الرباعنسران احدهما زمني وهو تأخير السداد لما في الفرصة نظير زيادة عن هذا التاخير ويسمى هذا النسوع "بالنسيئة " والنسيئة في اللغة التأخيروالتأجيل والعنصرالشاني هو الزيادة التي تمتقل عسسن التأخير فتسمى " ربا الفضل " ويعرف ربا النسيئة بانه الزيادة المشروطة على الدين مقابل الاجسل ويعرف ربا الفضل بأنه زيادة عين مال شرطت فسي عقد البيع على المعيار الشرعي ، وهو الكيسسل او الوزن او الجنس و ==

ومنها قوله تعالى " الذين ياكلون الربــــطان لا يقومون الا كما يقوم الذى يتخبطه الشيــطان من المس ذلك بأنهم قالوا انما البيع مشـــل الربا وأحل الله البيع وحرم الربا، فمن جـاء موعظة من ربه فانتهى فله ماسلف وامره الــــى الله ، ومن عاد فأولئك اصحاب النار هم فيهــا خالدون ، يمحق الله الربا ويربى الصدقـــات والله لايحب كل كفار اثيم ، ان الذين آمنــوا وعملوا الصالحات وأقاموا العلاة وآتواالزكــاة لهم اجرهم عند ربهم ولاخوف عليهم ولا هم يحزنون ياأيها الذين آمنوا اتقوا الله وذروا مابقــى من الربا ان كنتم مؤمنين ، فان لم تفعلـــوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله ، وان تبتم فلكـم رؤوس اموالكم لاتظلمون ولاتظلمون "(1) صدق اللــه العظيم،

== انظر في ذلك المراجع التالية :

د - حسن صالح العنائى ـ معجزة الاسلام فى موقفه من
 الرياد المعهد للبنوك والاقتصادالاسلامى ـ ١٩٨٣ -

<sup>-</sup> علة تحريم الربا وصلّتها بوظيفة البنوك - مـــن مطبوعات الاتحاد الدولي للبنوك الاسلامية،

د محمد عبدالبر ـ دراسة عن الربا ـ مجلـــــة
 ادارة قضايا الحكومة ـ العدد الثالث ـ الســــة
 الخامسة عشر ٠

<sup>-</sup> دراستنا عنّ البنوك الاسلامية .. معهد الدراســات المصرية .. القاهرة ديسمبر ١٩٨١٠ ١) سورة البقرة .. الاية ٢٧٥ - ٢٧٩ ٠

كما توجد احاديث نبوية شريفة كثيرة فى هـذا المجال نذكر منها قوله صلى الله عليه وسلـــم " الذهب بالذهب ، والفخة بالفضة ، والبر بالبـر، والشعير، والتمر بالتمر ، والملحبالملح، مثلا بهثل يدا بيد ، فاذا اختلفت الاستـــاف فبيعوا كيف شئتم اذا كان يدا بيد "(۱)(۱)")

فالله سبحانه وتعالى قد احل البيع وحسرم الربا وتحريم التعامل بالربا تعتبر من الحرمات المشددة والتى نص الله سبحانه وتعالى فى كتابه على انها تستوجب الخلود فى النار حيث قسسال ومن عاد فأولئك اصحاب النار هم فيهسسسال خالدون " كما انه يمحق البركة من المسسسال الذى دخل فيه الربا حيث قال تعالى " يمحسسق الله الربا ويربى الصدقات كما يؤذن المرابسس بحرب من الله ورسوله ، فقال تعالى " فان لسسم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله .

اما من يدافع عن الربا ويصر على نفى الحرمة عنه يقبل مرتدا • ويقاتل من اصر عليه ممتنعان بقوة حتى لو اعترف بحرمته وغنى عن البيال ان المسئول عن تطبيق هذه الاحكام هو وللسلسي الأمر ويترتب على تحريم الربا فساد العقود التي

<sup>(</sup>۱) رواه احمد والبخاري ومسلم ٠

تبرم علی اساسه، (۱)

ان الاساس العادل للكسب هو ان يكون نتيجسة عمل • وسعر الفائدة يخرج على هذا الاسمسساس العادل ويقوفه ، حيث يدفع دون ان يقابله عمسل وانتاج ويؤدى الى محظور اخر وهو الاكتناز•

وهناك الكثير من الآراء المختلفة والتسسى تحرم الربا لآثاره الضارة من النواحى الاقتصادية والاجتماعية فبعض الاقتصاديين يرون ان الربسساله نتائج سيئة على المواطنين والاقتصاد عامسة فيرى كينز ان محاربة الربا من اهم المسائسسل الشائعة في اقتصاديات العمور القديمة وفارتفاع درجة التفضيل النقدى كان الشرر المستطيسسسر الذي قتل الحافز على الاستثمار وعاق التقسيدم

<sup>(</sup>۱) اتفق علما مؤتمر البحوث الاسلامية الشانى فسسى شأن المعاملات المصرفية على ان الفائدة على انواع القروض كلهاربا محرم ، لافرق فى ذلك بيسن القرض الاستهلاكى والقرض الانتاجى وان كثير الربسا وقليله حرام ، كما ان الاقراض بالربا محرم لاتبيحه حاجة ولافرورة والاقتراض بالربا محرم كذلك ولايرتفع اثمه الا اذا دعت اليه الضرورة ، والفرورة محددة فى حديث شريف "ان يجيى السبوع والغيون ولاتجد ما تاكله"

انظر: د حسن العنانى ـ علقتحريم الربا ـ مرجع سابق ، ص ١٨ ، ١٩ ٠

# الاقتصادي في هذه العمور • (١)

كما يرى ارسطو فى كتابه عن السياسة ان الربسا عبارة عن " ربح معطنع لايدخل فى باب التجـــارة المشروعة"(٢)

وقد نهى افلاطون فى كتابه " القانون" التعامــل بالربا حيث ذكر بانه لايحل لشخص ان يقرض ربـــا " واعتبر الربا ايا كان مقدارها كسبا غيرطبيعـــى لان مؤداها ان يكون النقد وحده منتجا غلة بعــير ان يشترك صاحبه فى اى عمل او يتحمل اية تبعة (٣)

وفى الحضارة العبرية ( اليهودية ) نجدأن لها موقفا بتمييز عنصرى بغيض حيث تحرم التعامــــل بالربا بين اليهود بعضهم البعض وتبيح هذاالتعامـل بين اليهود وغيرهم من الاجناس الاخرى خلاف شعــــب اسرائيل ففى سفر الخروج ۲۲: ۲۰ " ان اقرضـــت فضة لشعبى الفقير ٠٠٠ فلا تكن له كالمرابــــــى لاتفعواعليه ربا " وفى سفر النثنية ٢٠: ١٩:١٣ "

JM. Keynes: The Theory of the Rate 'انظر' (۱) of Interest in " Reading in the Theory of Income Distribution" London, 1950.P.421.

<sup>(</sup>٢) انظر مرجعنا السابق ص ١٣٠٠

 <sup>(</sup>٣) انظر د حسن العناني ـ معجزة الاسلام في موقفه مــن
 الربا ـ مرجع سابق ـ ص ١٦٠ ٠

" ولا تقرض اخاك بربا ربا فضة او ربا نيء مصلا يقرض بربا ، للأجنبى تفرض بربا ، ولكن لأخيلك لا تقرض بربا ، ولكن لأخيلك لا تقرض بربا " اما فى المسيحية فقد نليلي متى ه : ٤٢ " من سألك فأعطه ، ومن أراد أن يقترض منك فلا ترده " وفى لوقا ٢: ٣٠ " من سأللللللل فأعطه ومن اخذ الذى لك فلا تطالبه " فنجد أن تحريم الربا من اوائل عهد المسيحية الى قيام حركليا

وبعض الاقتصاديين يرون ان ظهور الربا مرتبط ارتباطا وثيقا بانحلال المجتمعات البدائيسسة وانتشار تقسيم العمل والمبادلات، ثم ظهسسور الملكية الفردية وانقسام المجتمع الى طبقسات متفاوتة ماديا، فالربا يجد ايضا خصبة لانتشساره عندما يتواجد الثرى القادر والمعدم المحتساج اى عند تواجد القوى والضعيف، كما ان من اخطر العوامل في الازمات النقدية والاقتصادية هسسو العامدام سعر الفائدة الثابت للايداعات الجارية والايداعات قصيرة الاجل . (1)

(1) انظر :

د احمد النجار - المدخل الى النظريــــــــت الاقتصادية فى المنهج الاسلامى - من مطبوعــــات الاتحاد الدولىللبنوك الاسلامية ، كما ان الربا يعتبر عاملا من عوامل انهسيار المجتمعات البدائية وظهور اقتصاديات السسرق فقد ادى الى تركيز فى الملكية العقارية ومصدره نزع ملكية مغارالمزارعين وفا ماعليهم مسسن ديون • كما آدى الى تحويل عدد منهم السسسى رقيق • حيث كان القرض السربوى مفموتا بشفسسات المقترض نفسه زيادة على مايقدمه من فمانسسات افرى • (1)

واذا مانظرنا الى علة تحريم الربا نجد لسه مضار مختلفة منها المضار الاجتماعيةوالاخلاقيــــة والاقتصادية •

فبالنسبة للمضار الاجتماعية والاخلاقية نجــــد ان الربا يعتبر جشع وشره واستغلال الانســـان لأخيه الانسان بأسلوب تأباه الاخلاق الكريمـــة والاسلام لا يرفى ان تقوم علاقات الافراد علــــك اساس من المادية التى تنكر لقواعد الاخـــلاق الفاضلة وآداب السلوك وانما يريد أن تقــــوم علاقاتهم على اساس من الروحانية الانسانيــــة والاسلام ينظر للقرض الحسن والذى لا فائدة عليــه ويقدره اكثر من نظرته للمحدقة ففى رحلة الاسراء وجد الرسول عليه الملاة والسلام مكتوبا

<sup>(</sup>١) انظر مرجعنا - البنوك الاسلامية - مرجع سابق ٠

على باب الجنة" الصدقة بعشرة امشالها والقصرف بشمانية عشر " فقال لجبريل " ما بال القصصرف افضل من الصدقة " قال جبريل " لان السائسسل يسأل وعشده والمستقرض لايستقرض الا مصصصان عامة "(۱)(۱۷)

ومن المعروف ان الربا يولد الاحقادوالحزازات فى النفوس بين افراد المجتمع ويقطع اواصـــر الاخوة والصداقة والمحبة والتعاون على الغير وكما يقال ان المال شقيق النفس ، فكم خـــرب الربا الكثير من بيوت المسلمين واضاع اراضيهم بل ومل الحال الى ضياع اوطانهم ، ومشكلــــة فلسطين واستيلاء اليهود على اراضيهم ليـــــــس ببعيد،

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه ۰

لحجبه لهذه الاموال عن الدخول في المشروعـــات الانتاجية والتي يري فيها المخاطرة وقد يحتسج يفضل اقراضها بالفائدة . ولكن نجد في المعامسلات الاسلامية الكثير من الاساليب الشرعية والتسسسى يمكن عن طريقها تشغيل هذه الاموال ومنهـــــا المضاربة ، حيث انها تقام على اساس شخصصص لديه مال وليس لديه خبرة في التجارة او فــــى كيفية استفلال او استثمار هذه الاموال ويوجـــد شخص اخر لديه الخبرة والمعرفة الجيدة في هــذا المجال وليس لديه اموال لاستشمارها او الاتجسار بها • فالاموال تعطى للشخص الشانى الذي يتجسسر بها مقابل جزء محدد من الربح، كما يوجـــــد اسلوب اخر للتعامل الشرعي وهو القراض وهسسنذا النوع من التعامل قد عرف منذ الجاهلية وقسسد اقرها الرسول عليه الصلاة والسلام كما ان زيسادة كاهل الفرد بالفوائد ومن ثم زيادة مديونيتـــه تؤدى بالتالى الى عدم قدرته على الادخاروبالتاليين عدم القدرة على الاستثمار ومن شم انخفى نسبة الانتاج والتي تعود بالاضرار الجسيمة علىي الدولة بانخفاض الدخل القومى وبالتالي انخفسساض الدخل الفردى ومن ثم انخفاض نسبة الاستهسسلاك والادخار وهكذا نسير في حلقة مفرغة تؤدي السسى التخلف وقلة الانتاج وعدم قيام تنمية اقتصاديــة سليمة • ولكن في حالة عدم وجود الفائدة يستطيـــــع الافراد تكوين بعض المدخرات والتي تؤدى الــــي زيادة الاستثمارات والانتاج وزيادة الدخل القومــي ومن ثم الدخل الفردى وبالتالي زيادة الاستهـــلاك والادخار وبالتالي زيادة الاتنمية الاقتصاديـــــة والتنمية الاجتماعية ، وهكذا نجد ان في وجـــود سعر الفائدة اعاقة لقيام التنمية الاقتصادية.

كذلك نجد ان المرابى لايقرض لفترات طويلـــــة الاجل حتى يمكن استغلال هذه الاموال فى الاستثمارات طويلة الاجل وبذلك زيادة الانتاج • لكننا نجــــد داشما ان الاقراض الربوى لايتم الا لفترات قصيــرة الاجل وباسعارمرتفعة • اى انه لا يتم استغـــــلال هذه الاموال فى النواحى الانتاجية بل فى النواحى الاستهلاكية الضرورية والتى تعوق من الانتاج •

كما ان المرابين ينشطون في حالة الازمىسات الاقتصادية والنقدية حيث يقدموا هذه الامسسوال بأسعار فائدة مرتفعة مستغلين في ذلك سسسوا الاحوال المالية للمواطنين مما يزيد من سسوا الاحوال الاقتصادية والنقدية وبالتالي يحدث ركبود اقتصادي للدولة ومن ثم انخفاض نسبة التنميسسة الاقتصادية ٠

كما أن المرابى صاحب رأس المال لايعينـــه مجال استخدام امواله ولكنه يهتم فقط بسعـــر الفائدة وبذلك فهو الوحيد الذي يضمنراس المسسال والفائدة ومن ثم يحدث تكدس للأرباح وتجميسسط الشروة لدى فئة قليلةمن المواطنين وبذلسسسك يتم خلق شروة كبيرة لديهم بلا مساهمة فعلية فسسى زيادة الانتاج القومي ومن ثم خلق تفاوت مالي كبير بين هذه الفئة العغيرة وباقي مواطني الدولسسة حيث تزداد الفئة الاولى غنا وتزداد الفئة الكبيرة فقرا على فقر وتتردى في ظلمات الفقر والجهسسل والمرض وبذلك يمعب القيام بالتنمية الاقتصاديسة الطبقتين .

وينتج عن ذلك ان يصبح المصيطر على اقتصاديات الدولة هي الفئة الصغيرة الغير منتجة بينما السواد الاعظم من الشعب المنتج يتحولوا الى اجراء يعملون لحساب الفئة العفيرة اصحاب راس المحال كذلك في حالة حمول الدولة على قروض ذات سعار فائدة مرتفعة فان هذه الفوائد يتحملها المواطنون نتيجة تحميلها للسلع المنتجة وبالتالي ترتفالي السعار هذه السلع ونظرا لعدم قدرة الدولة على زيادة الانتاج لتحملها بالقروض الكثيرة واعبار ويادة القروض فانه بالتالي يزداد ارتفاع الاسعار مع انخفاض نسبة الانتاج وبالتالي تدخل في حلقال التضغم نتيجة اسعار الفائدة ومن ثم انخفال تنميات القرقة الشرائية للنقد وعدم امكانية قيام تنميات اقتصادية واجتماعية سليمة ومن ثم حدوث الازمات الاقتصادية المئتلفة.

مما سبق يتفح لنا حقيقة علة تحريم الله للربا ففيه ـ من النواحى الاقتصادية نتائج سيئة تعودعلى الدولة والافراد من ناحية انخفاض نسبة الانتـــاع وارتفاع الاسعار وبالتالى انخفاض نسبة الدخل القومسى والفردى وظهور التفخم ومن ثم اعاقة قيام تنميــة اقتصادية ، هذه المفار السيئة والتى تترتب علــى اقتراض الاموال باسعارفائدة ترتفع في بعض الاحيـان المي ارقام كبيرة وتعرض الدول والافراد المقترفيــن لاعباء مالية كبيرة ولحرمانية تغضب الله وينتـــج عن ذلك مضار كذلك للمواطنين الذين يتحملون فــــى النهاية معظم هذه الاعباء، ومن رحمة الله علينــا ان حرم التعامل بالفائدة واجبرنا بالمضار الناتجــة عنه في الدنيا والاخرة لكن ما هو الحل وكيــــــف عنه في الدنيا والاخرة لكن ما هو الحل وكيــــــف يمكن الحمول على الاموال من اجل التنمية الاقتصادية دون فوائد ؟

للإجابة عن ذلك نطرح فى المفحات التالية احمدى الاساليب الاسلامية للتمويل والتنمية والاستثمار والتى قد تجيب عن هذا السؤال وهى البنمسسوك الاسلامية .

البنوك الاسلاميـــــة والتنمية الاقتصاديـــة

فتقوم بتقديم خدمات ائتمانية لعملائه المسلل المودعين او المقرضين او المقترضين وتحملل مقابل ذلك على فائدة منهم وتحقق بذلك اكبر ربح

اما البنوك الاسلامية فهى مؤسسات مصرفية تختلف فى عملها ونشاطها واهدافها عن البنوك الاخسسرى - سواء التجارية او المركزية او غيرها مــــن البنوك الاسلاميــة البنوك الاسلاميــة تلتزم بالاحكام الفعلية التى نصت عليها الشريعــة الاسلامية في مجال المال والمعاملات فهي تعمل على اقامة مجتمع اسلامي عملي وذلك بتجسيد المبـاديء الاسلامية في حياة الافراد ، وفي الواقع العملـــي، ومن ثم فان تعميق الروح الدينية لـــدي الافراد تعتبر جزءا من وظيفتها .(۱)

فرسالة الاسلام لا يحصرها مكان او زمان ولاتحتبس في افق من احوال البشر وتدع افقا اخر والشملسول ظاهر في سور القرآن وسنة الرسول واعمال المحابة والبنوك الاسلامية عند ممارستها بقبول المدخسرات لا تسعى اساسا لتجميعها من اجل ازدياد قدرتهساعلى الاقراض الربوى ، وانما تعمل على تربيسة الافراد على التخطيط وتقدير الامور لانفسهم واسرهم وذلك باسهامهم في تنشئة جيل مسلم حقا في انفاقه وسلوكه ويعود ذلك بالنفع على المجتمع ، والبنسوك الاسلامية عندما تقوم بمنح القروض الانتاجية فهسي

<sup>(</sup>١) انظر:

مؤلفنا عن النقود والبنوك •

<sup>-</sup> مؤلفنا عن البنوك الاسلامية - معهد الدر اسـات المصرفية - ديسمبر ١٩٨١٠

الموسوعة العلمية والعملية للبنوك الاسلاميسة
 الجزء الاول ـ الطبعة الاولى ـ من مطبوعـــات
 الاتحاد الدولى للبنوك الاسلامية ـ ١٩٧٧٠

تسعى الى تأكيد التوجيهات الروحية فى اقسسرار دور العمل وما يتتج عن ذلك من زيادة تشغيسسل عدد اكبر من افراد المجتمع وبالتالى يزيسسسد الانتاج ، ومن ثم يوفع راس المال في مكانسسه الصحيح ، خادما ووسيلة يستطيع ان يجدها كسسل قادر على استثمارها والافادة منها ،

والبنوك الاسلامية عند ممارستها للاستثمى برأسمالها بأسلوب مباشر او مشاركا للآخري يهدف لا يهدف من هذا الكسب المادى فقط ولكن يهددف جذب رأس المال المعطل من التعامل به للسلميد افراد لا يعلمون كيف يمكن استغلاله وذلك في نطاق الشرعية الاسلامية وحتى يجدوا من عائد الاستثمار ما يعينهم على اداء حق التكافل المفروض على المجتمع قبل افراده والبنوك الاسلامية عندتقديمها المجتمع قبل افراده والبنوك الاسلامية عندتقديمها للخدمات المصرفية لعملائها دون عائد ، انملا المفروض ونشر الوعى المصرفي المبرأ من الشبهات وذليك

وعندما تقبل البنوك الاسلامية اموال الركساة، فهى ترسى فى المجتمع ركنا اساسيا وروحيسا من اركان الاسلام له اثار كبيرة من الوجهسسة الاقتصادية والاجتماعية وعندما يقدم المساعسدات للمحتاجين او تقديم القروض بلا فوائد فانمساء ينوب بذلك عن المجتمع الاسلامى فى ترجمة الرحمسة والمروعة بأسلوب عملى .

#### (1) عدم التعامل بالفائسدة :

وذلك تطبيقا لحكم الشريعة الاسلاميسة ومانص عليه القرآن الكريم " ياأيهــــا الذين أمنوا اتقوا الله وذروا مابقـــى من الربا ان كنتم مؤمنين ، فان لمتفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله ، وان تبتـم فلكم رؤوس اموالكم لاتظلمون ولاتظلمـــون" سورة البقرة الاية ٢٧٨ ، ٢٧٩ .

#### (٢) تركيز الجهد للتنمية عن طريق الاستثمارات

فالملاحظ ان البنوك التجارية تعمــل على تمويل المشروعات بواسطة القـــروض بفائدة ، وهذا الاجراء لايأخذ في الاعتبـار الحلال او الحرام ، ولا يأخذ ايضا فـــي الاعتبار المشروعات الضرورية للتنميــة ـ اما البنوك الاسلامية تهدف الى توجيـــه استثماراتها للمشروعات التي تتمشي مـــع الشريعة الاسلامية والتي تحقق مالح المحتمع بأسلوبين محددين هما :

- (أ) الاستثمار المباشر والذي يركز أسسسه قيام البنك باستثمار امو السسسسه وودائعه بمعرفته وبمعرفة اجهزتسسه الخاصة في المشروعات الانتاجيسسسة ذات النفع العام للمواطنين •
- (ب) الاستثمار بالمشاركة وهو ان البنسك يشارك اى من الافراد فى المشموع الانتاجى وذلك بالمساهمة فمسمسك رأس المال .

### (٣) ربط التنمية الاقتصادية بالتنمية الاجتماعية:

يهتم الاسلام اهتماما كبيرا بمشكلية التنمية الاقتصادية ولكن باعتبارها جيزا من مشكلة تنمية وبناء الانسان و فالتنميية الاقتصادية تسير جنبا السيجنب مع التنمية في الاجتماعية النابعة من القيم الاسلامية في فوء القرآن الكريم والسنة السريفيية والنظرة الشاملة للتنمية الاسلامية تتمييز عن المفهوم المادي المعاصر لها ، حييت انها تشمل بجانب النواحي المادييية ، النواحي الروحية والخلقية كما إن التنمية الاسلامية تركز على بناء وتنمية الانسيان وتنمية بيئته المادية والثقافيييية والاجتماعية كما ان التنمية والاجتماعية كما ان التنمية الاسلامية ذات نشاط متعدد الابعاد وذلييا

والقوى • كما ان فى المجتمع الاسلامــــــع يجب توفير الاحتياجات الضرورية لجميـــع افراده دون اسراف او تقتير •

فالاسلام يعمل على ان تكون التنمية شاملة لكل الجوانب الروحية والخلقيـــة والصادية للفرد والمجتمع بما يؤدى الـــى تحقيق اقصى رفاهية اقتصادية واجتماعيــة ممكنة ،

### (٤) الاستثماربالمشاركـــة :

وفى هذه الحالة يقوم البنك بدور رب المال او دور المضارب ، او الدوريسسن سويا - حيث ان البنك يشارك احد الافسراد في احد المشروعات اما لعدم توفر جميسع احتياجات المشروع المادية لدى الطسسرف الاخر - او ان المشروع في حاجة الى خبسرة غير متوفرة في الطرف الشاني .

مما سبق يتضح لنا مدى اهمية وجود المؤسسات المالية الاسلامية وعلى سبيل المثال ما اشرنلل اليه وهى البنوك الاسلامية وذلك كمصادر لتمويلل التنمية الاقتصادية حيث تقوم هذه المؤسسلل بانشاء او المشاركة في انشاء للمشروعلل الاستثمارية والانتاجية المختلفة والتي تعمل عليل دفع عجلة الانتاج وبالتالي المساهمة في قيللل

تنمية اقتصادية للمجتمع الاسلامي وذلك في ظــــل الشرعية الاسلامية بما يحقق للمجتمع الاسلامــــي الرفاهية والتقدم •

## التكنولوجيا والتنمية الاقتصادية :

ان من اهم متطلبات الانطلاق فى اجراء تنميسة اقتصادية وضمان استمرار نموها واتساع قاعدتها الاعتماد على التكنولوجيا الحديثة المتقدمسسة واحلالها تدريجيا محل طرق التصنيع والانتسساج التقليدية ، لهذا يجب تشجيع الابتكارات والتطبيقات الرائدة للتكنولوجيا الجديدة فى الدول الاسلاميسة وذلك بتوفير الظروف والوسائل الملائمة لها، وان هذه الدول لاتستطيع اقامة نهضة صناعية وثقافيسة طالما لم تقم بتطوير القدرة على الخلق والابداع،

ونظرا لعدم وجود الظروف الملائمة لخلسسسق التكنولوجيا حاليا بالدول الاسلامية فانه فى الامكان استيرادها من الخارج مع تطوير التخصصسات والاختراعات المحلية ويشمل هذا التطور تطويسع التكنولوجيا الاجنبية المستوردة بقدر الامكسسان للظروف المحلية.

<sup>(1)</sup> Industrial Property and Transfer of Technology " (EIPO) the third conference on industrial development for Arab States, TRIPOLI,7-14 APRIL, 1974.

ويراعى فى نقل التكنولوجيا الى الدول الاسلاميسسة ما يلى :

- (۱) ان يكون مناسبا حتى يلبى احتياجات التصنيع الرئيسية -
- (۲) ان يقفى هذا النقل على الثغرات التكنولوجية
   والانتاجية الكبيرة فى برامج التصنيع .
- (٣) وفع برنامج للأولويات بتحديد انسسسواع التكنولوجيا التى تستورد مما يفسح المجال لتطبيق مبدأ المفاضلة والاختيار نظسسسرا لارتفاع تكاليف نقل التكنولوجيا،
- (٤) الاستفادة من التكنولوجيا المستوردة بشكـــل فعال وتكييفها وتطويعها لتناسب الظـــروف المحلية وذلك في اقل فترة ممكنة ٠

هذا وعلى الدول الاسلامية بعد تجاوزها لمرحلية الشراء والاستخدام المباشر للتكنولوجيا" ان تقييم هيكلا تنظيميا بيتمثل في معاهد للبحوث يتوليل القيام باعمال البحث والتطوير، وتطويرالكسوادر الفنية وزيادة قدرة الاقتصادعلي استيعسساب التكنولوجيا(۱) ومن بين البحوث الاساسية التي تهم

<sup>(1)</sup> Development And Transfer of Industrial Technology and UNIDO Activities in Relation to the Arab Countries Prepared by: United Nations Industrial Development Organization (UNIDO), 1974.

العالم الاسلامي هوبحوث الصحراء وتحلية ميسسساه البحر والاستفادة من الطاقة الشمسية والمسسوارد الطبيعية مثل البترول والحديد والفوسفات وذلسك بهدف ايجاد تكنولوجيا تلائم الدول الاسلامية فسسي حل مشكلاتها الرئيسية في هذه النواحي المختلفسة واذا ما وجدت هذه المراكز تكون نقطة الانطسسلاق لنشأة تكنولوجيا اسلامية .

مما سبق يتبين لنا ان التنمية الاقتصاديــــة في الاسلام ذات طبيعة خاصة عنها في كل من النظام الرأسمالي والاشتراكي وحيث انها في الاســـــلام شاملة تتضمن النواحي المادية والنواحي الروحيــة والنواحي الخلقية ١٠٠٠ الخ وبذلك فهي لاتقتصـر ولا تهدف فقط الى تحقيق الرفاهية في الحياة الدنيا بل تمتد الى الحياة الآخرة ، ومن ثم فهي تجمـــع بين الحياتين والرسول عليه الملاة والســــلام بين الحياتين والرسول عليه الملاة والســــلام يقول " اعمل لدنياك كانك تعيش ابدا ، واعمــــل

كما وفع لنا ان محور التنمية فى الاسلام يبدا بتقوى الله عز وجل " ومن يتقى الله يجعل للله مفرجا ويرزقه من حيث لايحتسب " لهذا نجد ان الله قد ربط الرزق بالتقوى كما اهتم بالانسان حيث تلم تعظيمه وتكريمه وجعله الله ظيفة له فللمسلسل الارض لهذا فان التنمية فى الاسلام تهتم بتنميلسل الانسان الذى كرمه الله وأنه العامل الهام والرئيسلي

لتحقيق باقى الجوانب المختلفة للتنمية فلا تقدم تكنولوجى الا بمعرفة الانسان ، ولاتقدم فى الانتاج او الاستغلال الامثل للموارد ٠٠٠٠ الخ الا عن طريق الانسان لهذا نجد انه العامل الرئيسى والمهشى فى التنمية ولهذا اهتم الاسلام به وجعله للسلم ونواة عملية التنمية ، وهذا يخالف المفهسوم المعاصر للتنمية حيث ان مجالها وتركيزها علىلى

كما ان التنمية في الاسلام تعمل على بدل الجهد في اتجاهات مختلفة حيث انها ذات نشاط متعـــدد الابعاد مع احداث توازن بين العرامل والقــــوي المختلفة ،

كما تهتم التنمية في الاسلام بالعمل والانتساج وجعلته فريضة على كل مسلم ومسلمة وركز الاسسلام على العمل الجيد المتقن وعملت التنمية علسسي ترشيد الانفاق والاستهلاك مع عدم الاسراف فيهسسا او التقتير في نفس الوقت ، ومن ثم فهي تحسست على الاستخدام الامثل للمواردوالعدالة في التوزيع حتى تتقدم الامة الاسلامية وتتحقق الرفاهيسسة للمجتمع كله ، كما اهتم الاسلام بالعلم والتعلسم والتربية الدينية والخلقية والاجتماعية وحث علسي ذلك حتى انه رفع من شأن العلما على العلماء .

كما لاحظنا مدى اهمية ودور الزكاة فى التنميسة الاقتصادية والاجتماعية ومدى الآثار السيئة للربا ، على الانتاج والاستثمار بل وعلى الافراد أنفسهم فهو ذا اثر خطير على النواحى الاقتصاديمه والاجتماعية ولهذا نهى الله عن استخدامه حتميل لا تعوق التنمية الاقتصادية .

كما ان الدول الاسلامية لاينقصها الدعم المسادى والذى يتمثل فى وجود البنوك الاسلامية والتسسرة تهتم بالاستثمارات المباشرة وغيرالمباشسسسرة (بالمشاركة) كما تهتم ايضا بالنواحى الاجتماعيسة والتى تساعد على قيام التنمية الاقتصادية كمسسا ان الدول الاسلامية لاينقصها سوى التكنولوجيسسا والتى يمكن استيراد ما تحتاجه منها حاليسسساحتى تقيم لنفسها ما يناسبها منها في المستقبل .

## الدول الاسلامية وموقفها من التنمية الاقتصادية :

من المعروف ان الاصل في الاسلام هو وحدة الامـــة الاسلامية ، حيث انها وطن واحد ،وان قسمــــت الى عدة اقاليم ، وقد كان يرأس هذه الامـــــة أمير المؤمنين ، ويولى على كل اقليم حاكــــم ، او امير، او عامل ، من قبله ، وكل حاكم لكـــل اقليم مسئول عن شعب واموال واراضي اقليمه ، حيـث يعمل على توفير الامن والاماكن للاقليم ، وان يعمل على تطبيق الشريعة الاسلامية كاملة ، ويقـــــوم

بالمرف وسد حاجة اقليمه من الاحتياجات المختلفية واذا فاض شيء من الاموال يقوم بارسالها الـــــى اميرالمؤمنين ، فتوضع في بيت المال حيث يتــــم الصرف منها على الاقاليم الاخرى والتي في حاجــة اليها ، وكذلك اذا ما نقص مال اقليم او حدثـــت مجاهة لنقص محاصيل الاقليم ، كان على الخليفــة ان يهد هذا الاقليم بما يحتاجه من امــــوال او محاصيل من الاقاليم الاخرى ، وهذا تطبيقا لما نعى لهليه الكتاب والسنة ، وفي هذا يقول اللـــه نعى لهليه الكتاب والسنة ، وفي هذا يقول اللـــه تعالى " ان هذه امتكم امة واحدة وأنا ريكـــم فأعبدون " سورة الانبياء ـ الاية ۴۶ ، وفي سورة اخرى يقول تعالى " وان هذه امتكم واحدة وأنــا ربكم فاتقون " سورة المؤمنين ـ الاية ۴۶ ،

والرسول عليه المعلاة والسلام يقول " متــــل المؤمنين في توادهم وتراحمهم كمثل الجسد الواحد اذا اشتكى منه عفو تداعى له سائر الجســــد بالسهر والحمى "(۱)(۱۸\*)، صدق رسول الله ،

اذن فالاصل فى الاسلام هو وجود الدولة الاسلاميسة الموحدة والتى تتكون من جميع الاقاليم فى الوطن الاسلامى وذلك نابع من القرآن الكريم والسنسسة الشريفة • فلا يشتكى امير من فقر او عجسسسن

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ٠

وآخر عنده فائض ، بل يحدث انتقال فورى من صاحب الفائض الى من لديه عجز ، وكان بيت المسلسال بمثابة البنك المركزى او بنك الدولة الاسلاميسة حيث كانت الاموال ترد اليه من جميع الولايسسات الاسلامية ، فتحفظ فيه وتعرف منه فى شئون الدولسة الاسلامية المختلفة ، ومن امثلة الصرف من امسوال بيت المال ، اقامة المشروعات الجديدة ، واقامية التحمينات ، (1) او تلافى حدوث مجاعة بتأثيسسر قحط او غلاء باحدى الولايات (٢)، كما كان يقسدم الاموال للزراع والتجار عن طريق القروض الحسنة .

ومظاهر الوحدة لم تكن فقط فى هذه المجالات، بل كان على مستوى جميع عناصر الانتاج ، فلم يكسن هناك اية قيود على تنقل المسلمين من بلسسسد لاخر من اجل العمل او التجارة او الاستثمار، ولسم يتقيدوا بأى قيود جمركية فى انتقال عناصسسر الانتاج بين الولايات الاسلامية المختلفة ، كمسسلان مق الملكية مكفول لكل مسلم فى كل بسسسلاد الامة الاسلامية رغم اتساعهامة واحدة ،

<sup>(</sup>۱) راجع الطبري ج ۱۰ ص ۷۱۰

<sup>(</sup>٢) راجع ابن الجوزي ، المنتظم جزء ه ص ١٧٢ ٠

مما سبق يتضح لناان صورة الدولة الاسلاميـــة الموحدة كانت من اجمل وأرقى صور التكامىسلل الاقتصادي الوفعي ـ وهو الاندماج الاقتمــــادي الكامل حيث كان ممدرها ومنهجها الكتاب والسنسة لهذا كانت دولة قوية اقتصاديا وعسكريا وسياسيسا وحدثت بها التنمية بطفرات كبيرة واستطاعــــــت في خلال سنوات قليلة ان يحدث تقدم كبير حتسسى اتسعت هذه الدولة اتساعا كبيرا، وكان الفضـــل الاول في ذلك تطبيقهم وتمسكهم بكتاب الله وسنــة رسوله ، والرسول يقول " تركت فيكم ما أن تمسكتـم به لن تخلوا من بعدي ابدا كتاب الله وسنتي" فلسو رجع المسلمون الى هذا الهدى السليم والمسلسول من عند الله سبحاته وتعالى ، ما كانت احسىسوال المسلمين على ما هي عليه الان من تشتت وتفسيرق وتمزق وخلافات وتنباقضات في الاموال والعقبائيسيد المختلفة " ولا تكونوا كالذين نسوا الله فأنساههم انفسهم"(۱).

مما سبق يتضح لنا عدة حقائق ذات اهمية تتلخص في الآتي :

(١) سورة الحشر ـ الاية ١٩٠

- (۱) ان المنهج الاسلامي قد اخذ بأسلوب الدولسة الاسلامية الموحدة وهي ما يسمى حاليسسا بالتكامل الاقتصادي منذ بداية عمر الرسسول عليه الملاة والسلام من اجل الوحسسدة الاقتصادية المتكاملة ومن اجل التنميسسة والتقدم والرفاهية وهذا هو احدث اساليسب التنمية الاقتصادية في الوقت الراهن(۱).
- (٢) ان المصدر الاساسى لوحدة الدولة الاسلاميـــة كان كتاب الله وسنة رسوله ٠
- (٣) بذلك فان المنهج الاسلامي قد سبق السحدول المتقدمة الغربية منها والشرقية فحصص الاخذ بأحسن الأساليب الملائمة للتنميحسة الاقتصادية وللتقدم والرفاهية وذلك قبحل تطبيقها في هذه الدول الاجنبية بما يقصرب من اربعة عشر قرنا من الزمان ٠

### الموقف الراهن للدول الاسلامية :

بدأت الدول الاسلامية في تفككها وانحلالهاعشدمسا تخلت عن الالتزام بكتاب الله وسنة رسوله وبذلسسك

 <sup>(</sup>۱) انظر الاشكال والصور المختلفة للتكامل الاقتصادى
 في المرجع التالى:

B.Ballassa, The Theory of Economic Integration Aller & Unwin 1961.

فقدت اهم عناصر التنمية وهى تقوى الله وتشتست الى دويلات مغيرة تكالب عليها الغزو الاجنبسسي في سنوات طويلة ، وكان الغزو العسكري للدولسة الاسلامية يشمله الغزو الفكرى المستورد من خسارج الامة الاسلامية مما زاد الابتعاد عن الحكم الاسلامي والشريعة الغراء، وبدأت الافكار المستوردة الغربية منها والشرقية تغزوا العقول الاسلامية وتغذيهسا لغيبة المنهج الاسلامي عن ميدان العلم وانحصر فقط في قلة قليلة من المثقفين او المتعلمين والدارسين في قلة قليلة من المثقفين الاسلامية فمسسن وقد نتج عن ذلك ان اصبحت الامة الاسلامية فمسسن تركز معظم النشاط الانتاجي فيها في قطاعي الزراعة تركز معظم النشاط الانتاجي فيها في قطاعي الزراعة والاستخراج ، (١) كما يتميز القطاع المناعسسي

<sup>(</sup>۱) تبلغ نسبة متوسط ناتج الزراعة الى الناتج المحلى الاجمالي لدى العالم الاسلامي ١٥/٦ لا بينما تبليغ نسبة متوسط المشتغلين في قطاع الزراعة الى اجمالي عدد المشتغلين في العالم الاسلامي ١١/٦ لا ٠

U.N.Statistical Year Book, 1977.

UNCTAD, Basic Data on the less developed countries 1978.

 $<sup>\</sup>Gamma.A.O.$ , Production Year Book ,1977.

وقد ترتب على ذلك معوبة قيامتنمية اقتصاديـــــة انفرادية لكل دولة من الدول الاسلامية لانتضفيساض الانتاجية وضيق نطاق الاسواق المحلية ، وندرة بعسض عناص الانتاج وانخفاض معدلات الادخارو الاستثمسسار وبطء معدلات نمو الصادرات واتجاه معدلات التبادل الدولي لغير صالحها ـ باستثناء الدول المصدرة للبترول - وبعدها عن التمسك بدستورها وشريعتها والتي ان وجدت لتغير هذا الوضع تغيرا شامىيل بل ورجعت عظمة الامة الاسلامية كما كانت في عهــــد رسول الله والخلفاء الراشدين ، ولكن للأسمسيف فلت الطريق السليم وتركت كتاب الله وسنة رسوله ولذلك فهى تتخبط حاليا في غيابات الجهل والتخليف بل زادت الامور سوءا حاليا باحتلال بعض اراضيهـــا وبعض دولها بالفزو الاجنبي من اليهودو الروس • كمسا اشتعلت نار الفتنة بين بعض بلادها فنجد الحسيري ما زالت دائرة بين العراق وايران ومازالت قائمسة على فترات ما بين المغرب وموريتانيا والجزائر.

هذا هو ما نبأنا به الله ورسوله عندهــــا حثنا على الالتزام بكتاب الله وسنة رسوله حتـــى لانفل الطريق السليم ونصبح من الدول المتخلفـــة بعد ان كنا من الدول النامية والكبيـــرة . واعتصموا بحبل الله جميعا ولاتفرقوا" .

ومن المعروف انه لاملجاً للبلاد الاسلامية مسسسن التخلص من هذا الاختلال في هيكلها الاقتصادي سسسوي لجوئها الى التصنيع وزيادة الانتاج مع الرفسسيع

من كفائته ، ولكن هذه البلاد تواجه فى سبيل ذلبك بعدة معويات اسالمية منها فيق الاسواق المحليسة على نطاق كل دولة لوحدها من ناحية ، وفعسسف امكانيات كل دولة منفردة من ناحية اخرى وبعدها عن المنهج الاسلامي من ناحية شالته ،

لهذا فاننا نرى انه لاسبيل القيام تنميسسة اقتصادية المعالم الاسلامية السلامية الموحدة واعتمادها الاسلام واقامة الدولة الاسلامية الموحدة واعتمادها ملي ذاتها وذلك يمثل الحد الامثل لتنمية وتطويس اقتضاديات هذه البلاد ، حيث انه من خلال وجسود الوحدة الاسلامية يتم توسيع نطاق السوق ومن شسم يمكن القامة المناهات الحديثة ذات الحجم الكبيس ويتيح فرصة تبادل فوائض عناص الانتاج بين الدولة الاسلامية وتزيد المادرات ونسبة التبادل التجسارى الاقليمي ببين هذه الدول ، ويحدث اعتدال للميسزان التجاري بين الدول التجاري والعالم الخارجي ،

ان عوامل نجاح اقامة تنمية اقتصادية للعاليم الاسلامي متوفرة حيث نجد الوفرة من الاراضيييية الزراعية الخراعة (۱) والموارد الطبيعية والتي يمكن اقامة الكثير من الصناعات المختلفية بدلا من تعديرها كمواد خام (۲) ووجود الطاقييات

<sup>(</sup>۱) توجد اراض لدى العالم الاسلامي صالحة للزراعــة تبلغ حوالي ۸۰ مليون ارض زراعية ،

<sup>(</sup>٢) تمتلك الدول الاسلامية البترولية حوالي ٣٦٦٪ من الانتاج الاحتياطي العالمي من البترول ، ١٣٦١٪ ثمن الانتاج العالمي ويتم تصدير معظمه خام،

البشرية اللازمة لاستغلال هذه الموارد الزراعيــــة والصناعية (1) ووجود الامكانيات التمويلية والتـــى تتركز في الارض العربية والاسلامية للدول البتروليـة بالاضافة الى انتشار البنوك الاسلامية والتــــــى تستطيع الاسهام في تمويل المشروعات الانتاجيــــة والاستثمارية للدول الاسلامية.

لكن ينقص هذه التنمية احد عناصرها وهى تقسوى الله حيث ان العالم الاسلامى حاليا قد فل الطريسق السليم ومن ثم اخذ يتخبط في غيابات الجسسب فيحكموا بدساتير مستوردة من صنع البشر لهسسسا اهواء ونظم بعيدة عن دستورالخالق واستسسوردوا نظما اقتصادية ومالية تسير على غير ماشرعه الاسلام.

لهذا فانه يجب ان يعود العالم الاسلامى مسسرة اخرى الى حظيرة الاسلام ويجربوا شرع الله السسدى انزله لعباده المؤمنين المتقين ويرجعسوا الى هدى القرآن الكريم" ومن أعرض عن ذكسسرى فان له معيشة فنكا ، ونحشره يوم القيامة اعمسى قال ربى لما حشرتنى اعمى وقدكنت بعير اقال كذلسك أتتك اياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى" صدق اللسه العظيم "

<sup>(</sup>۱) يبلغ مقد ار العالم الاسلامی در ٦٦٧ مليون نسمـــــة ای حوالی در ۲۱ ٪ من جملة سكان العالم .

فيا أمة الاسلام أفيقوا من غفلتكم وارجع الله الى هدى القرآن الكريم وسنة رسوله وتمسكوا بها حتى يرض الله عنكم ويرفع من شأنكم • بسلم الله الرحمن الرحيم " الم يأن للذين آمنوا ان تخشع قلوبهم لذكر الله وما نزل من الحق" • "الا بذكر الله تطمئن القلوب " صدق الله العظيم •

# المراجع العربية

| • | الكريم | القرآن | _ |
|---|--------|--------|---|
|---|--------|--------|---|

- \_ الاحاديث النبوية الشريفة -
- \_ د، ابراهيم فؤاد احمد على \_ المواردالمالية فـــــــــو الاسلام \_ الطبعة الثالثة \_ ١٩٧٢ \_ مكتبة الانجلـــــو المصرية ،
- د احمد النجار ـ المدخل الى النظرية الاقتصادية فـــــى المنهج الاسلامى ـ من مطبوعات الاتحاد الدولى للبنـــوك الاسلامية •
- \_ د اسماعیل عبدالرحیم شلبی ـ البنوك الاسلامیة ـ معهــد الدراسات الاقتصادیة ـ دیسمبر ۱۹۸۱ ـ القاهرة ۰
- \_ د، اسماعیل عبدالرحیم شلبی \_ النقود والبنوك \_ القاهرة
  - ـ ابن خلدون ـ مقدمة ـ دارالشعب ٠

- د حسن صالح العنانى ـ معجزة الاسلام فى موقفه من الربا
   المعهد الدولى للبنوك والاقتصاد الاسلامي ـ ١٩٨٣ .
- د حسن صالح العنائى ـ علة تحريم الربا وصلتهــــا بوظيفة البنوك ـ من مطبوعات الاتحاد الدولى للبنـــوك بُ الاسلامية .
  - مالك بن نبى ـ المسلم فى عالم الاقتصاد ـ دار الشروق
     بيروت ـ ۱۹۷۲٠
  - د، محمد شوقی الفنجری ـ المذهب الاقتصادی فی الاسلام ـ الموتمر العالمی الاول للاقتصاد الاسلامی ۱۹۸۰.
    - ... د محمد منذر قحف النظرية العامة للاقتصاد الاسلامي ٠
  - د، محمد عبدالبر ـ دراسة عن الربا ـ مجلة ادارةقضايا.
     الحكومة ـ العدد الثالث ـ السنة الخامسة عشر.
    - ابو عبيدة كتاب الاموال
      - ـ ابو يوسف ـ كتاب الخراج •
- ـ ابن الجوزي ـ المنتظم جزء ه ٠
  - ـ الطبري ـ جزء ١٠٠٠

# كتب ونشــرات

- كتاب نهج البلاغة . جمع الشريف الرضى . دار الشعب .
- الموسوعة العلمية والعملية للبنوك الاسلامية الجسسر، الاول الطبعة الاولى الاتحاد الدولى للبنوك الاسلامية ١٩٧٧
  - \_ الجامع المغير جزاً ١
  - ـ المستدرك للحاكم ـ الجزا الثاني ٠

- Adelman 1., Theories , of Economic Growth and Development Stanford London, 1962.
- Ballassa B., The Theory of Economic Integration, Allen & Unwin 1961.
- Development and Transfer of Industrial Technology and UNIDI Activities in Relation to the Arab Countries .1974.
- F.A.O., Production Year Book , 1974.
- Industical Property and Transfer of Technology (WIPO). :274.

- Kindleberger, Economic Development ( Economic Hand Book Series) New York, Mc Grow, 1958.

#### ( FY31 )

- Lewis, A., The Theory of Economic Growth, Londons, George Allen & Unwin Lte., 1961.
- Meier G.N. & Baldwin R.E., Economic Development Theory, History, Policy, New York, London, 1954.
- Myrdal G., Conomic Theory and Underdeveloped Regions, G., Duek worth and CO., Ltd., London, 1957.
- Nurkes R., Problem of Capital formation in Underdeveloped Countries, Oxford, 1959.
- Ricardo , Principles of Political Economy and
  Taxation, Every man's library Edition.
- U.N. Statistical Year Book, 1977.

i

UNCTAD, Basic Data on the less Developed Countries 1978.

# الفهـــرس

| مقدمـــــة                                    | - |
|-----------------------------------------------|---|
| التضمية الاقتصادية في الاسلام                 | _ |
| ـ خصائص التنمية الاقتصادية في الاسلام وعوامل  |   |
| قيامهــــــ                                   |   |
| ـ تقوى الله والتنمية الاقتصاديـــــة          |   |
| م الانسان ودوره في التنمية الاقتصاديسة        |   |
| _ العمل والتنمية الاقتصاديــــــة             |   |
| _ الملكية والتنمية الاقتصاديـــــة            |   |
| ـ التعليم والتنمية الاقتصاديـــــة            |   |
| ـ الانفاق في الاسلام والتنمية الاقتصاديــة    |   |
| ـ الزكاة والتنمية الاقتصاديــــــة            |   |
| _ الربا والتنمية الاقتصاديــــــة             |   |
| ـ البنوك الاسلامية والتنمية الاقتصاديــــة    |   |
| - التكنولوجيا والتنمية الاقتصاديــــة         |   |
| الدولة الاسلامية وموقفسها من التنميسسة        |   |
| الاقتصاديــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |   |
| •                                             |   |
| الموقف الراهن للدول الاسلامي                  | - |

حدیث (رقمای ) " ترکت فیکم ما ان تمسکتم به لن تضلوا من بعـــدی مفحة ( ) ابدا ،کتاب الله وسنتی "

التغريسج:

الحديث اخرجه الحاكم في المستدرك عن ابي هريـــرة ( كذا في الفتح الكبير ۲۷/۲ ) •

حدیث (رقم۲\* ) " لیس الایمان بالتمنی ،ولکن ما وقر فی القلـــــب صفحة ( ) وجدقه العمل "

التخريـــج :

اخرجه ابن النجار عن انس بن مالك رضى الله عنىسه ( جمع الجوامع ـ الجامع الكبير ٦٧٧/١)٠

حديث (رقم٣٣ ) "ان من الذنوب ذنوبا لا يكفرها صوم ولاصلاة ولاصدقـــة صفحة ( ) ولكن يكفرها السعى على الرزق " سبق تخريجه ٠

حديث (رقم ٤٠٤) " اخوه اعبد منه "

```
حديث (رقمه )" اذا كانت الساعة وفي يد احدكم فسيلة فاستطـــاع
     صفحة ( ) الا تقوم حتى يغرسها فليفرسها فله بذلك أجر "
                                سبق تخریجه ۰
حديث (رقم ٣٦) " لاتفعل فان عقام احدكم في سبيل الله ،افضــــل
                  صفحة ( ) من صلاته في بيته ستين عاما "
                                سبق تخریجه ۰
حديث (رقم٧٪ ) " الساعي على الارملة والمسكين كالمجاهد في سبيــل
                                      صفحة ( ) الله "
حديث (رقم 🚜 ) " ما من مسلم يغرس غرسا او يزرع زرعا فياكــــل
          مه فحة ( ) منه طير او بهيمة الا كان له به صدقة "
                                سبق تخریجه ۰
 حديث (رقم ٩* ) "اعمل لديناك كانك تعيش ابدا ،واعمل الأفرتــــك
                              ) كأنك تموت غدا "
                                                 صفحة (
                                سبق تخریجه ۰
 حديث (رقم ١٠ ١٠ " يافاطمة بنت محمد اعملى لا اغنى عنك من اللـــه
                                      صفحة ( ) شيئا "
     حديث ( رقم ١١١) " ان الله يحب ١١١ عمل احدكم عملا ان يتقنه "
                                : صفحة ( ) سبق تخريجه ٠
```

| رقم ۱۲* ) " لايبارك فى ثمن الارض او دار<br>ارض او دار " وفى رواية اخرى<br>دارا او عقارا فلم يجعل ثمنه<br>الا يبارك فيه "           |                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| قِم١٣* ) " اطلبوا العلم من المهد الى<br>) سبق تخريجه ٠                                                                             | حدیث (ر<br>صفحة ( |
| رقم ١٤٣ ) " اطلبوا العلم ولو في الصين<br>) التفريــج :                                                                             | _                 |
| البيهقى باسناد ضعيف ، قال ب<br>لا أصل له ،والحسن ضعيف ،ويقول<br>تلخيص الواهيات روى من عدة طر<br>( ١١١٠ـ فيض القدير )٠              |                   |
| رقم١٥* ) " اعملوا باموال اليتيم حتى لا<br>) سبق تخريجه ٠                                                                           | •                 |
| قم ١٦٣ ) " الذهب بالذهب ،والفضة بالفضة<br>) سبق تخريجه ،                                                                           |                   |
| رقم ١٧* ) " الصدقة بعشر امثالها والقرف<br>) فقال لجبريل مابال القرض افضل<br>قال جبريل " لان السائل يسأل<br>لا يستقرض الا من حاجة " |                   |
| قم ۱۸* ) " مثل المؤمنين في توادهم وتر<br>) الجسدالواحد اذا اشتكي منه عف<br>باقي الاعضاء بالسهروالحمي "<br>سبق تخريجه .             | حدیث (ر<br>صفحة ( |

اكتمية فن إطار العدلت الاجتماعى - رؤية (الملاية

د . حدالمفتاح عبدالمرحمن عبدا لجميد كلية التجاؤ بهامعة لمنصورة

# اكمتنمية فن إطار العدل الاجتماعى - رؤية (الماية

# د . عبدالفتاح عبدا لمرحمن عبدا لجويد. كلية التجارة -جامعة لمنصورة

#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على رسولــه الكريم محمد ومن اهتدى بهديه ، واتبع سنته باحسان الــــى يوم الدين ، وبعد :

فان قفية الفقر تفرب بجذورها عبر التاريخ البشسرى البعيد، وهي قفية ذات أبعاد اقتصادية واجتماعية وسلوكيسة عميقة الجذور واسعة الأبعاد ، ويحيا حاليا نحو ٢٧٪ مسسن سكان الأرض بين أنياب الفقر والتخلف ، ولا يستطيع نحسو ، و من الناس في افريقيا وآسيا وأمريكا اللاتينية اشباع حاجاتهم الأساسية ، وتزدحم حياتهم بأزمات الجوع ، ومشاكل الأمية ، والفساد ، والمرض ، ولا يخفي ان العالم الاسلامسي جزء هام من الدول المتخلفة في عالم اليوم ، وقد كان هذا العالم في صدر الاسلام يقود الحضارة العالمية حتى القسرن الرابع الهجرى ،

وقد أدى الاستقلال السياسي لكثير من الدول التي خفعت للسيطرة الاستعمارية، ونجاح بعض الدول المتخلفة في تحقيق معدلات نمو عالية مكنتها من اختراق ستار الفقروالتفليف، واتساع نطاق التعاون الدولي، وتدنى المسافات بي

دول العالم بسبب تطور أجهزة الاعلام ، الى ادراك السحدول المتخلفة ومن بينها الدول الاسلامية ، لمسافة التخلصصف الحضارى التى تفصلها عن الدول المتقدمة • وبذلك أصبحصت شعوب وحكومات هذه الدول اكثر وعيا بابعادمشكلة الفقصصر والتخلف ، وأعظم أملا في اجتياز هذه الفجوة الحضارية •

ان مشكلة الفقر والتخلف تشكل تحديا بالغ القيدوة للشعوب الاسلامية • ذلك ان هذا الفقر والتخلف لا يستقيم مع ما تدعو اليه العقيدة الاسلامية • والاستجابة لهــــدا التحدى تحتم الآخذ بمنهج اسلامى شامل عوامه التوافق السنم بين العقيدة الاسلامية والسياسات الانمائية ، ذلـــــك أن النمائج الانمائية غير الاسلامية لاتستطيع توفير أسبــاب الانطلاق الذاتى بسبب عجزها عن ربط حركة العوامل الاقتصادية بجذورها الاجتماعية والعقائدية ومن ثم تسلب عملية التنميــة الشرط الأول لنجاحها •

ومع أن الأدب الاقتصادى الحديث يبرز أهمية العوامسل الاجتماعية فى دفع عملية التنمية ، الا ان هذا الاهتمسام لا يرقى الى مستوى التكامل بين العوامل الاقتصاديسسة والاجتماعية والعقائدية ، بهدف تحقيق التوازن والالتقسائ الصحيح بين الصالح الخاص والصالح العام ، كمايفعسسل المنهج الاسلامى ، اذ ينظر الاسلام الى الحياة كوحدة متكاملة ومن خلال هذه النظرة يؤكّد ان السعى لتحقيق عملية الانمسائ يجب ان يتم فى اطار من العدل والسلام والتماسك الاجتماعي وهو بذلك يوفر أعظم قوة دفع ذاتى لعملية التنمية ،

البحث الذي بين أيدينا لا يعدوأن يكون محاولسة الاستبيان الأبعاد الرئيسية لهذا المنهج الاسلامي المتميــــــز

للانماء ، وسوف نعتمد في ذلك أساسا على آيات مختارة مسلن القرآن الكريم ، والأحاديث النبوية الشريفة ،

واود أن أشير في هذه المقدمة الى تأيواجه الباحست في الاقتصاد الاسلامي من معوبات كثيرة لسببين أساسييسسن ، أولهما ندرة البحوث الاصيلة في الاقتصاد الاسلامي رغم مسلليه اخوة مجتهدين في هذا المجال ، وهر قصور يجسسب ان تتداركه الدولة والأزهر الشريف ، اما شانيهما فهسسو ندرة المراجع الاسلامية التي تعرض احكام الاسلام ومبادئسسه عرضا سهلا ميسرا متكاملا وقويا، وهذه هي مسئولية الأزهسسر الشريف بأجهزته العلمية المختلفة ،

والله أسأل أن يسدد خطانا على طريق الحق والخيسسور لأمتنا الاسلامية وأن يغفر لنا اذا نسينا أو أخطأنا ٠

دكتور : عبد الفشاح عبدالرحمن عبدالمحبد

استطاعت الدولة الاسلامية في صدر الاسلام ان تشيـــد حضارة شامخة يمدها الدين بقوة ذاتية دافعة، فقد حققــت هذه الدولة التوافق التام بين العقيدة والسياسة، اي بين المبادي العقائدية والقوى الاقتصادية والاجتماعية وبذلك احتلت مركز قيادة التطور الحضاري العالمي ويؤكــــد القرآن العظيم هذا التوافق ، اذ يقول الله تعالــــي :

- " فاذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغــــوا من فضل الله واذكروا الله كثيرا لعلكم تفلحـــون ( سورة الجمعة الآية ١٠ ) ٠
- "وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنــون "
   ( سورة التوبة الآية ١٠٥) ٠

ولكن نتبين عظمة هذا الانجاز الحضارى يجب أن نعليه أن انطلاق الدعوة الاسلامية كان بداية التغير في البنيها الاقتصادي والهيكل الاجتماعي والسياسي والفكري في مجتمعة قبلي ليس له هدف سياسي عام يسعى لتحقيقه وقد تحققه هذه الحضارة وقت أن كانت أوربا تحيا وسط تخلف حضياري غارقة في بحار من الظلم والقسوة ، والظلام الفكيييوي

ومن أسف أن تعجز الدولة الاسلامية عن مواصلة مسيرتها الحضارية فتقع فريسة للفقر والتخلف، بينما تتمكن أوربا من نفض غبار التخلف وتحقيق التقدم والرخاء، اذ تمكنست أوربا من اقتباس عناصر الحضارة الاسلامية من علوم وفنسون وفلسفة من خلال حركة شاملة لترجمة المراجع العربية خلال القرنين الثاني عشر والثالث عشر الميلادي (٢)، والاتصال المباشر بالحضارة العربية ابان الحروب الصليبية، واستقبال اشعاعات الحضارة الاسلامية التي تسربت الى أوربا عسسن طريق أسبانيا التي كانت تشكل اهم وأكبر مراكز الاشعساع الحضاري الاسلامي و

ولعل أقوى الأدلة على عمق تأثير الحضارة الاسلاميسة على أوربا هى تلك الكلمات العربية الأصل والمنبت التسى شاعت فى لفات اوربا ولاتزال تجرى على ألسنة مفكريهسساحتى الآن ، فلا ريب ان الكلمات هى وسائل نقل الفكسسر والحضارة (٣).

كما استطاعت أوربا أن تنبت بذور نهضة أوربية نشطة على اثر الكشوف الجغرافية وما ترتب عليها من سيطـــرة دول أوربا ونهبها لموارد كثيرة من مناطق عديدة فــــى افريقيا وآسيا وأمريكا ٠

وهكذا تشكلت بداية عصر جديد يتميز بنشأة فجـــوة حضارية بين دول اوربا وغيرها من الدول ، ومن بينهـــا الدول الاسلامية ، وقد نمت هذه الفجوة واتسع مداها بعـــد نجاح دول أوربا في تحقيق ثورتها الصناعية في القــــرن الشامن عشر والقرن التاسع عشر ،

أما الدول الاسلامية فقد أصابها التناييان العاد و المسادس من تدادت شعلة الحضارة أن تختفي منذ بداية الدفن المسادس عشر بفعل التمرق الداخلي ، وفعف التمسك بالعتبية ممس في أدى الى فساد الضمائر وسوء السلوك و نديني عمدلات الأداء و ند ترتب على ذلك عجز القوى الذاتية للعالم الاسلامي عن دف م القوى الخارجية التي تمكنت من اخضاعه والسيطرة علي م ويمكن القول بشكل عام ان اهم الأسباب التي شاركت في انهيار الحضارة الاسلامية هي :

#### (أ) التمزق الداخلي والحروب:

ذلك أن الفتن الداخلية ، والصراع بين قيهها العالم الاسلامي أصابهم بالفعف حتى قعدت بهم مغائهها الأمور فانصرفوا عن عظامها • ومي ناحية أخرى أصابهت الحروب انصليبية الشعوب الاسلامية بدمار واسع وانهكت قواها بسبب تعبئة مواردها الاقتصادية لدعم المجههود الحربي نحو قرنين من الزمان • وقد اشتد هذا الانهاك بفعل الاعصار المغولي الذي خرب شرق الوطن العربييي

## (ب) السيطرة الاستعمارية :

فقد أدى ضعف القوى الذاتية للدول الاسلامية السير، عجزها عن دفع القوى الخارجية المتمثلة في الاستعمار الغربي ، ففي بداية القرن السابع عشر الميسسلادي احتلت هولندا جزرالهند الشرقية " اندونيسيا وفسسي منة ١٨٥٧ استولت فرنسا على الجزائر(٤)، وخسسلال النعف الثاني من القرن التاسع عشر تمكن الاستعمسار الغربي من السيطرة على الدول الاسلامية في شرق ووسبط

آسيا وان يتخذ لنفسه نقطة ارتكاز رئيسية فى افريقيا، ولم تنقضى الحرب العالمية الأولى حتى كان العالسم الاسلامى كله تحت السيطرة الاستعمارية (٥).

وقد أدت الثورة الصناعية التى قامت فى أورباالى السعى لاستقطاب المستعمرات حتى تضمن الحصول على المواد الأولية والأغذية وتتمكن من تنمية صادراتها الصناعية ومن خلال سياساتها التوسعية استطاعى مراكز السيطرة الاستعمارية ان تدعم قواها الاقتصادي والسياسية على أساس تكامل اقتصادى يستند الى القهر الاستعمارى يلبى رغبتها النامية فى التوسع والسيطرة وقد أدى هذا التكامل الى خلق اختلالات هيكلية اقتصادية واجتماعية وسياسية وفكرية وسلوكية عملت القسيوى المسيطرة على تغذيتها

وفتنت الدول الاسلامية بالدول الغربية المسيط افتتان السفعفا بالأقويا وفارتبطت بتبعية فكري الى جانب التبعية الاقتصادية والسياسية المباشرة ومن خلال هذه التبعية الفكرية تركز اختيار السدول الاسلامية بعد تحررها السياسي في المنهج الرأسمالييي كمنهج للتنمية ومع ذلك فان المراع مع السدول الرأسمالية للخلاص من سيطرتها ونجاح الدول الاشتراكية في تحقيق معدلات نمو عالية من خلال المنهج الاشتراكيي قد أدى الى اقتناع بعض الدول الاسلامية بهذا المنهج الأخير وهكذا انحسر اختيار الدول الاسلامية بهذا المنها للخيام الدول الاسلامية بهذا المنها الأخير وهكذا انحسر اختيار الدول الاسلاميا والمنها النمائية بين المنهم الرأسمالي والمنها الاشتراكي ، وهي حين تجتهد تجمع بينهما بدرجة ما (٧).

ولا يخفى ان هذين المنهجين يقومان على اساس مادى (A) ومن ثم لا يصلحان للقيام بعملية التنمية في بيئية اسلامية وقد أدى هذا التخبط الى اهمال المنهيية الاسلامي الذي يحقق التفاعل بين العقيدة والسياسية ومن ثم يوفر اعظم قوة للدفع الذاتي لعملية الانماء.

ويواجم العالم الاسلامى فى السنوات الاخيرة استعمارا فكريا يستهدف اقناع الدول الاسلامية بأن الدين هــو سبب تخلفها لأنه يدعو الى التواكل و ولايخفى ان هـذا الزعم باطل حاقد لايستند الى منطق أو دليل علمى (٩) فقد سبق ان بينا فقل الاسلام فى بناء حضارة شامخــة فى صدر الاسلام ولا يخفى ان الاسلام يدعو الانســـان الى العمل الدووب فى اطار منهج علمى قوامه التأمــل والنظر والتدبر ، يقول سبحانه وتعالى فى قرآنـــه الكريم :

 <sup>«</sup> الفي الفين يعلمون والفين لايعلم الفين الفيد الفيد الأية ٩ ) ٠

 <sup>&</sup>quot; ان فى ذلك لآية لقوم يتفكرون " ( سورة النحسل
 الآية ١١ ) •

 <sup>◄ &</sup>quot; ان فى ذلك لآيات لقوم يعقلون " ( سورة النحـل
 الآية ١٢ ) •

 <sup>&</sup>quot; ويتفكرون في خلق السموات والأرض" (سورة آلعمران الآية ۱۹۱) •

## (ج) مُعف الارادة الحضارية :

ذلك أن التحدي الخارجي الذي فرض على السحدول الاسلامية لم يؤد الى خلق طاقة تمكن هذه الدول محسن الاستجابة لهذا التحدي والانطلاق في موجة حضاريسسة جديدة • فقد أدى الفيف العام والتمزق الداخلسسي وانفصام السياسة عن العقيدة الى تراخي الشعسسوب الاسلامية وتقاعسها عن الجهاد الذي فرضه الاسلام ومسن ثم عجزت هذه الشعوب عن مواصلة مسيرتها الحضاريسية الرائدة • فليس ثمة ريب أن القدرة على مواجهسسة التحدي ترتبط بقوة التمسك بالعقيدة •

ومع فعف التمسك بالعقيدة الاسلامية شاع عدم الاستقرار في التشريعات التي تحكم النشاط الخاص و أصبحــــت الرؤية غير واضحة امام المستثمرين الامر الذي ادى الى فساد المناخ الاقتصادي والاجتماعي وقد ادى ذلك الـي فعف الارادة الحضارية للشعوب الاسلامية و ولــــــك ان الحرية الحقيقية في الاسلام لاتتحقق الا من فــــلال التمسك الكامل بأنه لا اله الا الله و ففي اطارهـــا يتلاشي الخوف و ويشيع الامن و وتستقر النفوس وتنمو القدرة على مواجهة التحدي وتقوى الارادة الحضاريـــة وتنمو القدرة على تحقيق الانطلاق الذاتي و يقـــول

ق " وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون"

فالمسلم يحقق اعلى مستوى للادام امتثالا لأمر اللسه واقتضاعا بالرسالة التي بلغها الرسول الكريم والنسي

ترسم خطوط العلاقة بين المسلمين على اساس من الافسرر ولا ضرار • ويمارس المسلم نشاطه ارضاء لضميسسره اليقظ دون ان يكون ما يحمل عليه من دخل هو هدفيسه الأوحد • فهذا الدخل قد قدره الله له ولن يتوفيسك قبل ان يستوفى رزقه • ومع ذلك فانه يؤمن بأن الله لا يضيخ أجر من أحسن عملا •

ولنتصور قوة الدفع التى تتحقق لعملية التنميسة حين يمارس كل مسلم عمله متعاونا مع اقرانه دون ان تتأثر دوافع العمل والانجاز لديه بمزاجه وهسواه ، فتربية الاسلام لانسانه تقوى ارادته الحضارية ومن ثمت توفر اسباب الانطلاق الذاتي لعملية التنمية ،

المبحث الثاني

المنهج الاسلامى للتنمية

(١)مفهوم التنمية في الاسلام

ان التنمية باعتبارها عملية تطور حضارى تعنى مواجهة صريحة وشاملة لأسباب التخلف وعقباته • ويتطلب ذلك احداث تغييرات جذرية فى نظم الانتاج وأساليبه وطرائقه ، وتحقيق التوزيع الأمثل لعناصرالانتاج بين القطاعات الاقتصاديلي بحيث يتحقق الاستخدام الأمثل لها • والتعريف الراجحللتنمية بين جمهور الاقتصاديين انها تحقيق زيادة تراكمية ودائملة فى الدخل الفردى الحقيقى عبر فترة ممتدة من الزمن (١٠)•

ونسرع الى بيان ان دور العوامل الاجتماعية في عملية التنمية لم يبرز الا حديثا يسبب تركيز الفكر الاقتصادي على الدراسات الاقتصادية البحتة • وبذلك شاعت العزلية بين العوامل الاقتصادية والعوامل الاجتماعية الأمر السين شكل سببا أساسيا لفشل كثير من السياسات الانمائيية • ومن هنا تزايد الاهتمام بدراسة وتحليل دور العواميل الاجتماعية كأساس للسياسات الإنمائية (١١).

والاسلام لا يرفض اية مفاهيم موضوعية يواجه بهـــــا الانسان مشاكل الحياة ، ما دامت هذه المفاهيم لاتتناقــف مع المبادئ الاسلامية العامة ، وعلى ذلك فان تعريـــف التنمية على الوحم السابق لا يتناقض مع مبادئ الاسلام ،

ومع ذلك فانه قاص ۱۰ لا يحقق الشمول الذي يطلبه الاسلام في نظرته للحياة كوحدة متكاملة ١ لذلك لابد من مواجهسة مشاكل هذه الحياة من خلال نظرة شمولية تهتم بالانسللي كوسيلة للتنمية وهدف لها في نفس الوقت وتجاهل قفيلة الانسان ، اذن ، يعنى فقدان عملية التنمية السللي الأول لنجاحها والدالم تؤد عملية التنمية السلوك الانساني وتحقيق الاستقرار النفسي للانسان فهلسلي عملية عاجزة والانسان هو وسيلة التنمية من خلال مللي يعلكه من ارادة حضارية تدعم قدرته على مواجهة التحسدي وتبعث لدى المجتمع عوامل الحركة والانطلاق الذاتي وتبعث لدى المجتمع عوامل الحركة والانطلاق الذاتي وتبعث لدى المجتمع عوامل الحركة والانطلاق الذاتي و

ويتطلب ذلك بالضرورة تنمية العوامل الروحية والنفسية والسلوكية التى ترتكز عليها الارادة الحضارية، تلسسك الارادة التى مكنت الدولة الاسلامية في مدر الاسلام من تحقيق حضارتها الشامخة ، ومن خلال هذه الارادة الحضارية استطاعت اليابان والمين ، مثلا ، ان تحقق الانطلاق الذاتي فللسسي عصرنا الحالى ، حيث حلت القدرة الاجتماعية محل القسدرة المالية (١٢).

وهذه الارادة الحضارية للانسان لاتنمو الا بفعـــــل عقيدته التى يدين بها ، ومن هنا فان الاستثمار فـــــى الانسان فى الدول الاسلامية يجب ان يركز على تنمية التزامـه بالعقيدة الاسلامية الأمر الذى يدفعه ليشارك بقوة فى عمليــة التنمية، ولا عجب ، اذن ، أن تصبح قضية التنمية فـــــى الدول الاسلامية هى نفسها قضية تعبئة الموارد الاقتصاديـــة والطاقات الاجتماعية من خلال ارادة حضارية صلدة تعتمـــد على تفاعل تام بين العقيدة الاسلامية والسياسات الانمائيــة

بهدف رفع مستوى "حد الكفايةلكل فرد "٠

وتأسيسا على ذلك يمكن ان تعرف التنمية فى الاسلام بأنها " تطور حضارى " شامل من خلال تفاعل سوى بيلل العوامل الاقتصادية والاجتماعية والعقائدية يؤدى الى رفع مستوى حد الكفاية لأفرادالمجتمع بشكل تراكمى ومستمر".

ولا يخفى ان هذا التعريف لعملية التنمية لايتخد مسن متوسط الدخل الفردى الحقيقى معيارا للتنمية لأنه معيسار مفلل • ذلك انه لا يقول شيئا عن نمط التوزيع الفعلسسى للدخل القومى بين الناس • اما "حدالكفاية" الذي أخذنا به كمعيار للتنمية فهو الحد الأدنى لحياة كل فرد فسسن المجتمع ، أوهو القدر الذي يحمل عليه كل مواطن مسسن اساسيات الحياة من غذا وكساء ومأوى وتعليم ومحة وأمسن ورعاية اجتماعية بما يتفق مع مستوى الناتج القومسسن وبديهى ان الغبراء المتخصصين سيقومون بتعيين هسسده الحاجات حسب ظروف المجتمع (١٣) ولا يخفى ان اشباع هسنده الحاجات الأساسية يوفر لعملية التنمية قوة دفع عاليسسة ومستمرة من خلال مايولده من تماسك اجتماعى •وعلى ذلسسك فانه حين يحمل كل انسان على قدر مناسب ومتزايد مسسن الانتاج القومى يكون ذلك دليلا على حدوث التنمية •

وليس يغمض ان استئشار فئة معينة بثمار التنميسة يشوه مسارها، لذلك فان تحقيق التنمية في اطار العسسدل والتماسك الاجتماعي الذي يدعو اليه الاسلام شرط واجب لدعسم ارادة التغيير لدى الشعرب الاسلامية وحفزها للمشارك حسنة الفعالة في عملية تطلب مشاركسس،

الأمة كليها ، اما اذا أحست هذه الشعوب بتناقض بيــــن سياسات الانماء وبين العقيدة التى تدين بها فســـوف يتضاءل تفاعلها مع هذه السياسة بقدر يتناسب طرديا مـع هذا التناقض، وتجد سياسة الانماء لها سندا في العقيدة حين تصاغ في اطار نفسي وفكري وسلوكي يحقق العـــدل والسلام والتماسك الاجتماعي،

# (٢) المبادى الأساسية للمنهج الاسلامي للتنمية

ليس ثمة جدال في وجوب القيام بعملية التنمية فسى اطار منهج اقتصادى اسلامي شامل وهو منهج أصيل ومتميسر في وسائله ليس غربيا ولا شرقيا ، يربط العوام الاقتصادية بجذورها الاجتماعية والعقائدية ومن ثم يقسوى الارادة الحضارية لدى الشعوب الاسلامية ويوفر اعظم قسسوة دفع لعملية التنمية ويرتكن هذا المنهج على ركائسسر آساسية نشير اليها فيما يلي :

# (1) وسائل الهجوم المساشر على الفقر

يحرص المنهج الاقتصادى الاسلامى على مواجهة مشكلـــة الفقر بشكل مباشر وحاسم من خلال العمل ، وتقرير الأولويـة لانتاج أساسيات الحياة ، وتحقيق العدل والتكافـــــل الاجتماعى ، ونشير فيما يلى هذه الوسائل :

# (١) العمسال:

ان الفقر يخلق اخطارا شديدة على الفكر والسلسوك الاجتماعي ، اذ تتفاعل قوة الانتماء القومي بحبيب ما يحمد الفرد منقسوة المجتمع عليه وظلمه ايسياه ، لذلك فان المواجهة المباشرة والحاسمة لمشكلةالفقسر فرورة لتحقيق التماسك الاجتماعي ، والسلام الأول السذي يقره الاسلام في هذه المواجهة هو العمل، اذ يدعيو الاسلام المقراء الى العمل الجاد المثمر، ويحميل الحكومة الاسلامية مسئولية خلق فرص العمل للقادريسن عليه وان ترغبهم فيه او تجبرهم عليه ، فالعمل فسرف عليه وان ترغبهم فيه او تجبرهم عليه ، فالعمل فسرف اذ يقرر الرسول على الله عليه وسلم انه " لاتحسيل العدقة لفني ولا لقوى مكتسب(١٣) (١٤) ، والعميلية والذن هو السبيل الاول لرفع مستوى حد الكفاية وعسلام الكريم ، مشكلة الفقر، يقول سبحانه وتعالى في كتابه الكريم ،

فمواجهة الفقر تأتى أولا من خلال تنمية القسدرة الانتاجية للمجتمع ، وليس من خلال توزيع ما بيسسد الاغنياء على الفقراء حتى يستوى الجميع في الفقر ، ويفرض الاسلام للفقراء بعد ذلك حقا في اموالالاغنياء هو الزكاة، ويحث الاغنياء على بذل المدقات والاحسان الاختياري ،

 <sup>&</sup>quot; هو الذي أنشأ لكم الأرض وأستعمركم فيها".

#### (ب) تقريرالأولوية لانتاج اساميات الحياة :

ان تحقيق ريادة تراكمية في "حد الكفاية "يتطلب أن يفع المجتمع المسلم خريطة قومية للأولويـــات الاستثمارية وفي اطار سياسة الهجوم المباشر على الفقر تحتل أساسيات الحياة قمة هذه الأولويــات، ولا يخفى، ان فرض العمل على كل قادر ، وتقريــر الأولوية لانتاج أساسيات الحياة يحقق التفاعـــل والتزامن بين سياستي الانتاج والتوزيع ومن شـــم المشاركة في تحقيق العدل الاجتماعي ولك ان عــدم الربط بين هاتين السياستين يغذى تيار التباين فــي توزيع الدخل القومي. (١٥)

وتجدر الاشارة هنا الى ان تحديد علاقة سويــــة متوازنة بين الملكية الخاصة والملكية العامة انمـا يشارك ايضا في تحقيق هذا العدل • اذ يمكن ان تقـوم الدولة باشباع جانبهام من الحاجات الاساسيـــــة للفقراء من خلال توجيه قدر مناسب من الاستثمار العـام الى انتاج السلع والخدمات الفرورية •

#### (ج) تحقيق العدل الاجتماعيي :

ان العمل فى الاسلام عدل شامل يتناول كل مظاهـــر الحياة (١٦) ويتحقق هذا العدل دون تجاهل لما يتمتع به الانسان من اثرة وشح، يقول عز من قائل :

- " و احضرت الانفس الشح" (سورة النساء -الآية ١٢٨)
- " وكان الانسان قتورا" (سورة الاسرام-الآية ١٠٠)

ويعالج الاسلام هذه الاثرة والشح بالتوجيه ، وتحقيق الالتقاء المحيح المتوازن بين الصالح العاموالساللح الخاص ، وتحقيق مبدأ تكافؤ الغرص ليكون التنافسس بين الناس فيما يبذلونه من جهد في اطار العسسدل والتكافل ، وهذا العدل الشامل وما يولده من سسلام وتماسك اجتماعي يشكل ركيزة اساسية لعملية الانماء (١٧)

وتستند سياسة العدل الاجتماعى الى مسسسادى عقائدية وسلوكية تقر بان المال ملك لله، وانالانسان حكجنس مستخلف فيه وانه سوف يسأل عن سلوكه فسسى انفاق هذا المال يقول سبحانه في كتابه العزيز:

- " ومن يوق شع نفسه فأولئك هم المفلحون" (سسورة الحشر للآية ٩) •
- « " يمحق الله الربا ويربى الصدقات " ( مسورة البقرة ـ الآية ٢٧٦) ٠
- بو "وتعاونوا على البر والتقوى " ( سورة المائـــدة الآية ۲ )٠

كما يستند هذا العدل الى مبادى تشريعية يقسوم ولى الامر من خلال مسئوليته عن تحقيق العدل والسلام الاجتماعى باصدارها • وتستند هذه التشريعات السمام مبدأ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، ومبسدا القصاص •

وفى اطار الحرية والمنافسة الصادلة التى يقرها الاسلام تتفاوت دخول الناس بقدر تباين مايبذلونــه

من جهد ، وما يقدره الله للناس من أرزاق ، ويقسس الاسلام عملية تصحيحية لتوزيع الدخل بين النسساس تحقيقا للعدل الاجتماعي حتى لايكون المال دولة بيسن الأغنيا ، ويقوم هذا العدل على ركيزتين أساسيتيسن هما العمل في اطار من التحرر الوجداني الكامسسل وسياسة التكافل الاجتماعي الشامل .

#### (1) العمل في اطار التحرر الوجداني الكامل:

ويتطلب التحرر الوجدانى تربية الانسان على نبيذ الخوف والتمسك بالحرية حتى لايكون عبدا لغير الليسه او أسيرا لعادات اجتماعية وحينئذ يدرك الانسيان ان الملك كله لله ، وان الخير كله بيد الله يؤتين الملك من يشاء ، وينزع الملك ممن يشاء ، ويعز من يشاء ، ويذل من يشاء ويعلم ان الله يقدر السرزق لعباده ، وانه لن يصيبنا الا ما كتب الله لنسيا ، فاذا ما أدرك الانسان هذه المعانى تحرر من الخوف ، ومن ذل الحاجة ، وتمكن من مقاومة اسباب الفسياد، وعوامل المفعف دون خوف على حياته او رزقه اومكانته في المجتمع ،

#### (ب) التكافل الاجتماعي الشامل:

ويستند التكافل الاجتماعي الشامل الى ثلاثة محاور رئيسية هي الفرد والاسرة والمجتمع • ومسئوليةالفسرد في هذا التكافل ان ينهي نفسه عن الهوى ولا يلقسسي بها الى التهلكة ، وان يمتع نفسه دون اسراف ، وهو يتحمل مسئولية انحرافه عن الطريقالسوى • فالمسئوليسة هنا مسئولية فردية تحكمها الارادة الحرة والضميسسر اليقظ ، قال تعالى :

- " ولا تلقوا بآیدیکم الی التهلکة " ( سورة البقسرة الآیة ۱۹۵) •
- = " وكلوا واشربوا ولا تسرفوا" ( سورة الاعسسسراف الآية ٣١ ) ٠
- " كل نفس بما كسبت رهينة " ( سورة المدشـــــرــ
   الآية ـ ٣٨ ) •

وفى نطاق هذا التكافل يتحمل الأبناء مسئوليسسة الاحسان الى الوالدين • كما أن الآباء مسئولين عسسن رعاية الأبناء • وهذا التكافل الآسرى يولد لدى الفسرد شعورا بأن شمة جهده يجنيها اهله وذريته فيضاعسف الجهد وهو مستقر نفسيا وسلوكيا • يقول الله تعالى:

# " وبالوالدين احسانا" ( سورة الاسراء الآية ٢٣)

ويقول الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم :

(٣٣) " كلكم راع ، وكلكم مسئول عن رعيته "

وفى نطاق هذا التكافل الأسرى تحدد آداب السلـــوك العام الذى يمارس آثارا بالغة القوة على مسيـــرة التطور من خلال ما يفرزه من آثار تحدد قـــوىالارادة الحفارية لدى المجتمع ٠

واما التكافل بين الفرد والمجتمع فيتحقق من خيلا تحقيق التوازن بين الحق والواجب، وبين الصاليوسي العام والصالح الخاص او بين المسئولية الفرديوسية والمسئولية الجماعية ، فكل عامل لابد أن يؤدى عمليوسيه بأعلى مستوى من الكفاءة ، وبأن يرعى مصالح المجتميع في تعاون مع أقرانه ، قال تعالى :

"وتعاونوا على البر والتقوى " ( سورة المائسسدة الآية ۲ ) .

وعلى المجتمع ان يفع من التشريعات ما يحقق الأميين ويدعم قوة المجتمع من خلال بناء الانسان وتربية الفمييين الانساني في اطار من خشية الله ، واحدارالتشريعيييات التي تبين حدود الجزاء والقصاص .

وتشكل الركاة محورا ارتكازيا لسياسة التكافى الاجتماعي ، فهي سياسة اجتماعية وقائية تصح الاختى الذي تفرزه العوامل الاقتصادية في اطار الحرية والمنافسة العادلة نتيجة التباين بين الناس من حيث القدرة على العمل ومستوى الأداء ، وأقرب المذاهب في توزيع امسوال الركاة هو أن يعطى الفقير ما يمكنه من القضاء على اسباب فقره (١٨) وأذا عجزت اموال الركاة عن اشباع حاجسة المفتراء فان الحكومة الاسلامية مسئولة عن توفير الامسوال الفقراء فان الحكومة الاسلامية وذلك من خلال فرض فرائب ، على ال براعي عدم الاخلال بالعدل في توزيع العبه الفريبي ،

ويشارك فى ذلك ايضا نظام الارث فى الاسلام • ولفمسان تحقيق ذلك نهى الاسلام عن القيام بكل تصرف يخل بقواعسسد التوريث • فليس للمالك ان يومى لأحد ورثته بأكثر مسسن نصيبه الشرعى • وليس له ان يومى لغير ورثته بأكثر مسسن الثلث •

والى جانب ذلك يدعو الاسلام الى بذل الصدقات والاحسان الاختيارى • وهو بذلك يقرر وسيلة اختيارية لاعادة توزيست الدخل القومى • يقول سبحانه :

- " لن تضالوا البر حتى تنفقوا مما تحبون" (سحسورة آل عمران حمالاًية ٩٣).
- - (٢) التوازن بين الملكية العامية والملكية الخاصـــــــــة

يجب ان نشير بادئ ذى بد ان الاسلام يقر الملكيسة الخاصة بشرط ان يلتزم الانسان بمبادئ الشريعة الاسلاميسة التن تحقق الالتقا الصحيح بين الصالح الخاص والصالسيخ العام من خلال الوظيفة الاجتماعية للملكية ، وهى ركيسيزة أساسية للعدل والتماسك الاجتماعي ومن ثم انعدام الحقسد والأنانية والصراع وغير ذلك من الأمراض الاجتماعيسسة ، ويعتبر فرض الاسلام للزكاة خير الأدلة على اقرار الاسسللم

لهذا النوع من الملكية • وينأكد ذلك أيضا من خلال آيات المواريث في القرآن الكريم • يقول سبدانه ب

" يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الأنثييين "
 ( سورة النساء ـ الآية ١١) •

ويقول الرسول صلى الله عليه وسلم :

« " من أحيا أرضا ميتة فهي له "(٣%)

واقرار الاسلام للملكية الخاصة يحقق العدل بيـــــن الجهد والجزاء • كما أنه يتفق مع الميول الطبيعيــــة للانسان ، ويتفق مع الصالح العام حيث يبذل كل فرد أقصى جهد لرفع مستوى حياته • والعدل يقتضى ان يتيح النظــام الاقتصادى لهذا الفرد فرصة اشباع طموحه وميوله فــــــى الحدود التى لاتضربالمجتمع (١٩).

لذلك ينهى الاسلام عن الاحتكار لأنه يهدم اساس الحريسة والمنافسة العادلة فى المجتمع • وينهى عن الغش والخداع كسبيل لرفع الاسعار بهدف الاثراء الحرام على حساب عامسسة الناس ، يقول سبحانه :

" ويل للمطففين الذين أذا اكتمالوا على النسماس يستوفون ، واذا كالوهم او وزنوهم يخسمرون "
 ( سورة المطففين ما الآية ) •

ويقول الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم:

# "لايحتكر الا خاطىء " (٤٪)

فانتشار الاحتكار وشيوع الغش والخداع يؤدى السين انحراف عملية الانماء عن المسار السوى لتخدم فشسسة محدودة تنشد الاثراء على حساب المجتمع • واذا تحقق ذليك فان فئة قليلة تكون لديها أسباب القوة الاقتصاديسسة والسياسية التي تمكنها من توجيه السياسة العامة السين ما يحقق مآربها • لذلك أجاز الاسلام لولى الأمر أن يحسدد الأسعار في نطاق مبدأ " لا ضرر ولا ضرار " •

ان الاسلام يقرر تحديد الأسعار من خلال التفاعل الحسر بين قوى العرض والطلب • وهذا التفاعل يتطلب غيـــاب الاحتكار ،وتوافر القيم السلوكية التى تستند الـــــى المبادئ الاسلامية ، وقيام المنافسة العادلة في الأسواق•

والاسلام حين أقر الملكية الخاصة وضع لها حسدودا تحقق التوازن بين الصالح الخاص والصالح العام استنادا الى ان المال ملك لله والانسان مستخلف عن الله فيسه فملكية الفرد لاترد الاعلى المنافع (٢٠) وحقالفرد فسي التمرف فيما في حوزته من مال رهين بالتمرف الرشيسسيد، قال تعالى :

- " وانفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه " ( سورةالحديــد
   الآية γ).
- "ولاتؤتوا السفهاء اموالكم " ( سورة النســـاء الأية ه ) •

ويقر الاسلام الملكية العامة لعناصر الانتاج اذا كان فى ذلك ما يحقق الصالح العام •ودليل ذلك قول الرســـول صلى الله عليه وسلم :

(٥\*) \* "الناس شركاء في ثلاث: الماءوالكلاً والنار"

وهذا يعنى ان كل مافيه نفع عام للمجتمع ويخشــــى ان يؤدى تملك القطاع الخاصله الى الاحتكار، يجـــب ان يكون مملوكا للمجتمع • ومثل ذلك الطاقة والمياه ولولــى الأمر كذلك أن يؤمم الملكية الخاصة حين يجد فيها ضـررا أو حين يتوقع من تأميمها نفعا اكبر للمجمتع • علـــــى ان يتم ذلك مقابل تعويض عادل •

وعلى أية حال ، فان الاسلام يقر الملكية الخاصـــة والملكية العامة في نطاق الصالح العام (٢١) . فهــــو ، اذن ، لا يقر أيا منهما كقاعدة عامة ، وهو في ذلك يسلــك مسلكا خاصا متميزا ، ليس رأسماليا ولا اشتراكيا، ويترتب على الجمع بين نوعي الملكية في توازن يحقق الصالح العام والخاص تحقيق الالـتقاء السوى بين المسئولية الفرديـــة والمسئولية العامة في الـقيام بعملية الانماء ولا يغمـن على الفكر ان وجود الملكية العامة الي جانب الملكيـــة الخاصة يستحثها على القيام بدورها في عملية التنمية ،

# . (٣) الاستثمار في الانســــــان

أشرنا فيما سبق الى ان الانسان هو محور عمليةالتنمية دائما ، فهو وسيلتها وهو هدفها ايضاء وتواجه عمليــــــة

الانماء في الدول الاسلامية مشاكل اجتماعية حادة بسببب الرواسب التي ترتبت على التبعية السياسية والاقتصاديسة والفكرية عندما خفعت للسيطرة الاستعمارية ، وبسبب ما اكتسبته الشعوب الاسلامية من سلوك بفعل الثقافليسات غير السوية الواردة من الخارج بفعل عامل التقليليسود والمحاكاة نتيجة فعف تمسكها بعقيدتها الاسلامية والانفصال القائم بين هذه العقيدة والسياسات التي تأخذ بهلسلسا

ومن هنا يمكننا القول ان الأخذ بالمنهج الانمائسسسة الاسلامي يوجب على حكومات الدول الاسلامية ان تصوغ سياسسسر اجتماعية طويلة الاجل تستهدف اعادة صياغة المعاييسسسسلاجتماعية على اساس المبادئ الاسلامية ، وتكثيف الاستثمار في الانسان ختى تكتسب القوى العاملة علما آكثر، وفكسرا أعمق ، وتدريبا أفضل وصحة أوفر٠

وهذه السياسة الاجتماعية الاسلامية يجب ان يلعـــــب فيها التخطيط الاجتماعي دور الموجه للدوافع والسلــــوك الاجتماعي على اساس اسلامي و يتطلب ذلك بالضرورة كســـر أنياب الثقافات الاجنبية الواردة التي تمارس آثار اسلبيـة على معدل النمو الاقتصادي من خلال غرس قيم سيئة فــــي عقول الناس وآثارة الوساوس والشكوك في قيمهــــــم ومعتقداتهم و ذلك ان سيطرة هذه العوامل يعنى انفصــال هؤلاء الناس عن تراثهم والسلوك القويم الذي تدعو الــــه عقيدتهم و

ومجمل القول ، هو أن الشعوب الاسلامية في حاجة السي سياسات قومية للتعليم والثقافة تستند الى المبـــادى الاسلامية لتدعم التكافل والتماسك الاجتماعي وتبعث القسوى الروحية ، التي تشكل الضمير الانساني ، فليس ثمة جدال في ان تنمية الفكر الانساني وتقويم السلوك الاجتماعي فــــي اطار من العدل والديمقراطية والحرية شرط لازم لخلـــي ارادة التغيير، واما اهمال التنمية البشرية فيقــــف دائما وراء فشل تجارب التنمية (٢٢).

## (٤) سياسة انمائية تستند الى التخطيط

#### أولا : سياسة الانماء في الدول الاسلامية كآحاد :

ان الدول الاسلامية باعتبارها دول ساعية للتقصيده مطالبة بأن تحقق معدلا للنمو يمكنها من اجتياز فجصوة التخلف الحضارى التى تفطها عن الدول المتقدمة ويتوقسف تحقيق هذا المعدل على قدرة الحكومات الاسلامية على تحديد أهداف التنمية واختيار السياسة الانمائية الملائمة فصلي اطار المبادئ الاسلامية العامة ولك ان نجاح عملي التنمية انما يعتمد على مدى واقعية اهدافها واستقصرار سياساتها وعلى قدرة المجتمع على تعبئة موارده الاقتصادية المتاحة وعلى مستوى تنظيم الجهد الانمائي وادارت ولي واختيار أسلوب مواجهتها وعلى الشعوب الاسلامية واختيار أسلوب مواجهتها وعلى الشعوب الاسلامية والمتاحة والتنمية وعقباته النائر واختيار أسلوب مواجهتها وعلى الشعوب الاسلامية والتنمية وعقباته النائر واختيار أسلوب مواجهتها وعلى الشعوب الاسلامية والمنائر التنمية وعقباته النائر والمتماعي شامل والتنمية طويل وشاق والمهي عملية تحسول الجماعي شامل والمتماعي شامل والمتماعي شامل والمتماعي شامل والمتماعي شامل والمتماعي شامل والمتحدد المتحدد المتحدد والمتحدد والتنمية طويل وشاق والمهي عملية تحسول المتحدد والمتحدد و

لكل ذلك فان دفع عملية التنمية فى المساروالاتجاه الصحيح فى اطار من العدل والسلام والتماسك الاجتماعيين يستلزم تدخلا مستمرا من الحكومة لتتولى خلق المناساخ الاقتصادى والاجتماعي المناسب وبديهي ان سياسة الدولية في هذا المجال لابد وان تقوم على اساس من التنسيلية والتكامل والا فقدت فاعليتها و

وهذا يعنى ان سياسات الانماء في هذه الدول الاسلامية يجب ان تستند الى سلوك قومى رشيد وتخطيط شامل لمسوارد المجتمع وامكانياته المادية والبشرية (٢٣)، وسياسسات متكاملة لخلق مناخ اجتماعى تنمو وتتحرك فيه كل الطاقسات في عمل مشترك يحقق الاستقرار النفسي والسلوكي لأفسسراد المجتمع ومن ثم يدعم الارادة الحضارية التي تمكن هسده الدول من اختراق ستار الفقر واسار التخلف، ذلك ان هسذه الارادة تدور حول محور من القيم الاقتصادية والأخلاقيسسة والثقافية والسلوكية ،

على ان نجاح التخطيط كأسلوب لادارة عملية التنميــــة انما يتطلب وجود قطاع عام قوى يعمل فى توازن وتعـــاون مع القطاع الخاصفى اطار مبدأ أساسى وهو ان تكون القــوة الاقتصادية موزعة بين القطاعين بشكل يحقق الالتقاء الصحيــح بين الصالح الخاص، ويضمن عدم قيــــام احتكارات،

وتجدر الاشارة هنا الى انه يجب على الحكومة الاسلاميسة ان تنفرد باقامة مشروعات البنية الاساسية والمشروعـــات التى ترتفع فيها عضاص المخاطرة • كما يمكن للدولـــــــة

ان تقوم ببيع بعض المشروعات التي تقيمها الى القط .....اع الخاص بعد ان يشتدعودها ويثبت نجاحها حتى تتمكن مـ ...ن اقامة مشروعات اخرى ذات اهمية حيوية للمجتمع .

وفى اطارالخطة القومية ،يجب ان تقوم الدولة الاسلامية بصياغة سياساتها الانمائية لتحقق الاهداف العامة الأساسيـة التالية :

- (۱) تحقيق النمو المتوازن بين القطاعات الاقتصاديــــة والاجتماعية من خلال تحقيق التنسيق والتكامل بيـــن السياستين الاقتصادية والاجتماعية ٠
- (٢) زيادة فاعلية التجارة الخارجية كمحرك للنمو مـــن خلال تنمية الصادرات وترشيد الواردات، وتحقيــــق الاستفادة المثلى من السوقين المحلية والدولية .
- (٣) وفع خريطة تحدد الأولويات الاستثمارية على المستوى القومى على اساس من دراسة الجدوى الاقتصاديـــــــــة للمشروعات الانتاجية ٠
- (ه) وضع خطة لاختيار وتطويع التقنية الاجنبية المناسبة ، واخرى لتطوير التقنية الوطنية بحيث تتمكن السدول الاسلامية من اجتياز فجوة التخلف التقنى ·
- (٦) وضع حزمة متكاملة من الحوافر لتوجيه الاستثمـــار الخاص عن طريق الترغيب لينساب الى المجالات التـــن

تحقق أعلى معدل للربحية الاجتماعية ،ويؤدى دوره المحدد بوضوح في تنفيذ الخطة القومية للاستثمار •

(٧) الأخذ بمنهج مناسب للتعاون الدولى بشكل عــــام ، والتعاون بين الدول الاسلامية بشكل خاص ، وتحقيـــق التكامل الاقتصادى بين هذه الدول غاية سامية يجــب ان تسعى اليها ،

### ثانيا: سياسة الانماء في اطار التعاون بين الدول الاسلامية :

على ان أفضل فرصة لتحقيق معدل للنمو يمكن السدول الاسلامية الساعية للتقدم تتهيأ حين تتفق هذه السحدول على استراتيجية شاملة للتعاون الاقتصادى يتحقق فيسلم اطارها التكامل الاقتصادى والعدل الاجتماعى (٢٤)، ولا ريسب ان تحقيق هذا التكامل بين دول تختلف في مستوياتها الحضارية في ظل قوى السوق سوف يمكن الدول ذات المستحول الاقتصادى الاعلى من تحقيق مزايا على حساب السسحدول ذات المستوى الأقل وحيث تكون الدول الأكثر تقدما قطبا تتجمع حوله مقومات النمو ولذلك لامناص من قيام عملية التكامل على اساس من التخطيط الاقليمي الذي يحقق العدل في توزيع ثمار التكامل اعمالا لمهدأ " لا ضرر ولافسرار "وتحقيق معدل اعلى للنمو ومستوى افضل للاستقرار (٢٥).

فالتخطيط الاقليمى المشترك لعملية التنمية يجهب ان يكون أساسا لجميع القرارات المتعلقة بعملية التكامسل الاقليمى ، وان يكون أسلوبا لتحقيق التخصيص الأمشلل للموارد، وتحقيق التوازن بين الاهداف والسياسات الاقليمية ويجب ان تدرك الدول الاسلامية الرافبة في تحقيق التكامسل

ان كل مرطة من مراحله لابد وأن ترتبط بمرطــــة جديدة للتنسيق الاقتصادى والاجتماعى بحيث يكــــون التنسيق عملية مستمرة • وهذا التخطيط الاقليمـــى المشترك لا بد وانيستند الى المبادى الاساسيــــة التالية :

## (١)وضـــع خطة اقليمية للتنمية الاجتماعية :

وفى اطار هذه الخطة يتم تخطيط التعليليا والشقافة فى اطار المبادى الاسلامية بهلليسدف تحقيق الاعدادالنفسى والسلوكى للسكان لتقبلل فكرة التعاون وما يترتب عليها من تغبلل اقتصادية واجتماعية وما تولده من مزايللي للشعوب الاسلامية ولايخفى ان عودة الللي السلامية الى المنهج الاسلامي المتكامل المتميل فى وسائله سوف يخلق المناخ الاجتماعي والسياسي والفكرى والنفسى والسلوكى الذى يدعم التنميلة والقليمية وعلى ان تقوم الدول الاسلامية الراغبة في التكامل بوفع خطة اقليمية لتحرير انتقلل القوى المعاملة فيما بينها وعليها ايضا ان تقوم بتخطيط المناهج التعليفية والتربوية والثقافية والاعلامية بحيث تخلق رأيا عاما يؤيدعمليليية

### (٢) تخطيط التنمية الزراعية :

ويتطلب ذلك الاخذ بسياسة زراعية مشتركــــة قوامها حصر المواردالزراعية ، وتحديدوسائـــــل

تنميتهاواقامة جهاز اقليمى لاستصلاح الاراضـــــى وزراعتها وتحقيق الاستقرار فى اسعار المحاسيـــل الزراعية واقامة اجهزة مشتركة للبحوث الزراعيـة المختلفة وتنمية الشروة الحيوانية •

### (٣) تخطيط التنمية الصناعيسة :

وفى هذا المجال تجب التفرقة بين الصناعـات القائمة فعلا ، والمشروعات التى يمكن ان تنشــاً لمواجهة حاجة السوق الاقليمية ، ونشير الى ذلـك فيما يلى :

- (أ) التنسيق بين الصناعات القائمة فعلا ويمكنن ان يتم التنسيق بين هذه الصناعات من خلال :
- تجميع او ادماج المنشآت الانتاجية التى تكون لديها القدرة على اشباع حاجـــة السوق الاقليمية في شكل شركات نوعيــة كبيرة تشكل وحداتها القائمة فــــــى الدول الاسلامية المتكاملة فروعا لها ، على ان يتم توحيد النظم الاداريـــــة والتنظيمية والمالية بما يمكنها مــن تطوير اساليبها الانتاجية في اطــــار المبادئ الاسلامية .

- عقد اتفاقات طريلة الإجل تحدد اساليب التجميع او الاندماج ، ريفع خطبية محددة لذلك ، على ان ترتبط هذه الخطة مع خطة تحرير التجارة بين هذه الدول، كما يتطلب ذلك انشاء اجهزة اقليميسة تعمل على تغذية التفاعل بين الصناعات القائمة وظروف السوق الدولية ،
- اتمام التنسيق على مراحل متتابعـــد
  يتم خلال كل منها التنسيق بين عـــد
  من المناعات ، على ان ترتبط خطــوات
  التنسيق بين المنشآت القائمة بخطـوات
  البنسيق في مجالات التجارة وانتقــال
  عنصرى العمل ورأس المال ، وخطــوات
  توحيد النظم الادارية والتنظيميـــة
  والمالية للمنشآت ذات النشاط النوعــى
  المتشابه ،
- الاتفاق علىحل مناسب وعادل بالنسبـــة لنفقات اعادة تشكيل البنا الاقتصـادى والاجتماعى الاقليمى وما يتولد عن ذلك من خسائر على المستوى الاقليمى ٠

### · (ب) التنسيق بين المشروعات الصناعية الجديدة :

وفيما يتعلق بتنسيق المشروعات الصناعية الجديدة فانه يمكن ان يتم ذلك في اطار خطة اقليمية يتلم من خلالها توزيع المشروعات الى المجموعات التالية:

- (۱) المشروعات التى يمكن اقامتها بكفاءة عاليسسة على المستوى المحلى وتنتج للسوق المحليسسة لكل دولة عفو مثل المناعات الغذائية وبعسض مشروعات الغزل والنسيج ٠
- (۲) المشروعات التى يمكن اقامتها على المستــوى المحلى مع تضحيات قليلة في مستوى الكفــاءة وبحيث يمكن تحسينها الى حد بعيد عندمــــا يفتح امامها جزء من السوق الموسعة مشـــل صناعات الورق والكيماويات والمخصبــــات الزراعية ،
- (٣) المشروعات التى لا يمكن اقامتها الا فى نطساق السوق الموسعة مثل الصناعات الكيماويـــــة والبتروكيماوية والمخصبات الزراعيــــــة والصناعات الكهربائيـــة والصناعات المعدنية والصناعات الكهربائيـــة والصناعات الميكانيكية ٠
  - (٤) المشروعات التى تتطلب سوقا اوسع من السسوق الموسعة لتصل بالمشروع الى الحجم الاقتصادى الامشل وهذا يعنى انه يتعين البحث عــــن اسواق للتصدير وهنا يجدر بنا ان نشيرالى ان السوق الموسعة سوف تكون بمثابة الــسوق المحلية المفمونة اللازمة للبناء التريجــى للصناعات التصديرية الحديثة و

ويتعين ، اذن ، ان تقوم دول التجس الانليم .... بدراسة اقتصادية وتسويقية عميقة لنحديد كل مسسسن هذه المشروعات الانتاجية • على ان تتناول هذه الدراسة تقدير حجم الطلب على المنتجات في ظل التكامل بالنسبة لكل دولة على حدة وبالنسبة لدول التجمع الاقليمــــى في مجموعها • وعلى ضوء هذه الدراسات يمكن تحديــــد المشروعات التى تنتج للسوق المطية ويترك شأنهـــا للدول الاعضاء ، وتلك التي تحتاج الى سوق اكتـــــر اتساعا وتخفع لعملية التنسيق بين دول التجمسسع الاقليمي • وتتطلب عملية التنسيق عددا من الدراسسات المتعلقة بتكاليف انتاج الوحدة ومعاملات الانتساج ، والاحتياجات من النقد الاجنبي وغير ذلك من الدراسات اللازمة لسلامة خطة التنسيق واهمها معدلات الرسيوم الجمركية بالنسبة للصناعات التكاملية ، وتقديــــر نفقات النقل بين الدول الاعضاء ، حيث ان المهم ليسس هو نفقات الانتاج فحسب بل هو نفقات التسويق ايضا٠

ويترتب على تطبيق التكامل الاقتصادى بيــــن دول التجمع الاقليمي مشكلتان اساسيتان :

(۱) تتعلق المشكلة الاولى بكيفية تحقيق التوزيسع العادل لمزايا المشروعات المتكاملة، وذلسك لان هذه المزايا ليست ذات طبيعة واحسدة من وجهة نظر الدول الاعضاء ففلا عن التبايسان بين اهتمامات تلك الدول ، فقد تكون حصيلة النقد الاجنبي هي العامل الاساسي بالنسبسة لبعضها بينما يكون ترشيد الهيكل الانتاجسسي

وتحقيق التقدم التقنى او رفع مستوى التوظف هو محل العناية لدى بعضها الآخر٠

والواقع ان هذه المشكلة تتضائل كثيرا كلما زاد عدد المشروعات المتكاملة حيصت تزيد المرونة في التوزيع بين دول التجمسع الاقليمي ، وكلما كانت تلك الدول اكتسر اقتناعابان تحقيق العدالمة هدف طويل الأجسل تمعى اليه معا ، وان عليها ان تتفق علسي المقياس الاكثر صلاحية من وجهة نظرها جميعسا دون جمود في المواقف ٠

(ب) وتتعلق المشكلة الثانية بتوزيع المشروعات التكاملية بين دول التجمع الاقليمى • على ان توزيع هذه الصناعات يجب الا يتم وفقى لمبدأ العدالة فقط بل لا بد ان تأخذ تلسك الدول مبدأ الكفاءة فى تخصيص الموارد وفى ممارسة عملية الانتاج فى الحسبان • وهسلذا يعنى ان نجاح التكامل بين المشروعات الانتاجية يتوقف على التوافق بين قاعدت العدالة والكفاءة كأساس لتوزيع هلي المشروعات •

ويتطلب ذلك القيام بدراسات عميقــــول الجذور والابعاد بهدف وضع عدد من الحلـــول البديلة والاتجاهات العملية التى يمكـــن الاختيار بينها • وهنا يجدر بنا ان نشيـــر

الى ان المشروعات التكاملية يمكن تقسيمها الى مشروعات ترتبط بمواقع معينة مشــــل المشاعات التي تقوم على الموارد الطبيعيسة وتلك التي تكون نفقات النقل فيها مرتفعة • ويمكن ان يتم اقامة مثل هذه المشروعات فيي دولة ما من دول التجمع الاقليمي بشــــرط ان تبقى التكاليف في الحدود المقبولـــــة اقتصاديا ، وهناك مشروعات ذات مرونة كبيرة من حيث مواقع اقامتها بحيث يمكن انشاؤهـــا فى أية دولة دون ان تكون هناك فروق كبيـرة ومحسوسة في التكاليف وتستخدم هــــــده المشروعات كعامل موازنة في توزيع المشروعات التكاملية ، على انه يجب ان يراعى فــــى توزيع هذه المشروعات عدم تخصيص مشروع ثسان لدولة ما قبل ان تحمل كل من دول التجمسيع الاقليمي على مشروع واحد من مشروعـــات التكامل •

### (٤) تخطيط التبادل التجارى :

ان السوق الموسعة لدول التجمع الاقليمى ســـوف تمكن المشروعات الانتاجية من تحقيق وفورات الانتاج الكبير ولكن بشرط ان ينمو حجم التبادل التجــارى بين تلك الدول و ونسارع الى القول بأنه يجـــب ان يؤخذ في الاعتبار مدى الترابط بين اجزاء السـوق الذي يتحقق من خلال شبكة حديثة ومتطورة لوسائـــل النقل والمواصلات بين الدول الاعضاء وعلى ذلــــك

فان توسيع نطاق السوق يدعو الى بذل الجهود للاسراع بعملية تنسيق الخطط الانمائية واقامة المشروعسسات المشتركة ، وانشاء شبكة حديثة ومتكاملة للنقسسل والمواصلات سواء داخل كل من الدول الاعضاء او فيمسا بين دول التجمع الاقليمى ، ووضع خطة مشتركة لالغساء الرسوم الجمركية تدريجيا خلال فترة انتقالية ، وكذلك وضع جدار جمركى موحد حول الدول الاعضاء ، ووضح خطة لتحرير انتقالرؤوس الأموال والأشخاص .

ويجدر بنا ان نشير فى هذا المقام الى ضـــرورة اتخاذ الاجراءات اللازمة لتيسير انتقال السلـــع ورؤوس الأموال كعامل حاسم فى دفع عملية التكامل •

### (ه) التنسيق المالى والنقصدى:

ان التنسيق والتكامل الاقتصادي يزيد من درجـــة التأثير المتبادل بين اقتصاديات دول التجمــــع الاقليمي ، ومن ثم تزيد امكانيات خلق سوق متكاملة لرأس المال ، ذلك ان التغيرات في السياستيــــن المالية والنقدية تؤثر في حركة راس المال داخـــل هذا التجمع ومن ثم تؤثر في النشاط الاقتصــادي ، وتمارس قوة الترابط بين الدول الاعفاء تأثيـــرا عميقا على درجة الاستقرار النقدي نتيجة السياســـة النقدية التي تتبعها كل من الدول الاعفاء ، ومــدي فاعلية الاجراءات التي تتخذ للمحافظة على الاستقرار والنمو ،

على ان الاخذ بسياسات تحقق الاستقرار والنمو في الدول الاعضاء بشكل فعال يتطلب العمل المشترك في مجال السياستين المالية والنقدية محوره الاساسية الاتفاق حول الاهداف الاساسية والتحديد المحيول الاتجاهات الاقتصادية والسياسية والاتفاق التيام على السياسة الاقتصادية الاقليمية ووفع اطار على المالى والنقدى بين دول التجمع الاقليمين يرتبط بالاطار العام لتعاونها الاقتصادي وتدور في اطاره جميع الاتفاقات التي تعقد فيما بينها على ان يراعي عند تحديد اطار التعاون المالى والنقدي

- (۱) اتفاذ الاجراءات اللازمة للتنسيق بيــــــن السياستين المالية والنقدية حتى تكونــــا ذات تأثير فعال في علاج المشكلات الاقتصاديــة وذلك ان هذا التنسيق عامل اساسي لدعــــم سياسة التكامل الاقتصادي ويتطلب هذا التنسيق وفع تخطيط زمني تحدد فيه مراحل التنسيـــق بحيث ترتبط زمنيا بتنسيق خطط التنميــــة الاقتصادية والاجتماعية ٠
- (۲) ان تنسيق السياسات المالية والنقدية يتطلسب وقتا قد يكون طويلا، ولذلك فانه لا بد مسسن وفع تغطيط زمنى لتوحيد وسائسسسسلادارة السياسة النقدية والسياسة المالية على مراحل يتوقف تنفيذها على مدى مايتم من مراحسسل التنسيق والتكامل في المجالات الاقتصاديسسة والمالية والنقدية •

- (٣) تحقيق التجانس والتوافق بين الهياكل الماليــة والنقدية كهدف اساسى يرتبط ارتباطا وثيقــا بأهداف أية سياسة اقتصادية ونقدية مشتركــة للدول الاعضاء ذلك ان التعاون المالــــي والنقدى بين هذه الدول يعد اساسا لتحقيـــة مستويات اعلى للتكامل الاقتصادى وسبيـــلا الى تنمية التبادل التجارى بينها •
- (ه) انشاء مصرف اسلامی اقلیمی للتنمیة الاقتصادیة یقوم بالاستثمار المباشر والمشترك علیاسی المستوی الاقلیمی و كما یقوم بوضع السیاسیة المناسبة لجذب رؤوس الاموال الاجنبیة و

#### المبحث الشاليييث

## فى تمويل التنمية الاسلامية

أشرنا فيما سبق الى ان الدول الاسلامية يجب ان تحقيق معدلا عاليا للنمو يمكنها من اجتياز فجوة التخلف العضارى، وبديهى ان ذلك يتطلب معدلا مرتفعا للاستثمار، ذلبيلك ان انخفاض معدل الاستثمار يعنى ان هذه الدول تعجر عن اتميام عملية التنمية بالسرعة المطلوبة (٢٦)، على ان اخذ هيده الدول بالمنهج الانمائى الاسلامى يدعم ارادتها الحضارية ومن ثم تستطيع ان تخفف من شدة الحاجة الى الموارد الماليية المحلية والاجنبية اللازمة للقيام بعملية الاستثمار،

والاستثمار هو الابن الشرعى للميل للادخار، والميسسل للاستثمار ، وعلى ذلك يرجع فعف معدل الاستثمار الى فعسف هذين العاملين ، والدول الاسلامية مطالبة ، اذن ،بتنميسة مدخراتها ، واتخاذ السياسات المناسبة لتوجيه هسسسله المسدخرات الى قنوات الاستثمار التى تحددها الاولويسسات القومية ،

وليس يغمض ان الميل للادخار في ظل المناغ الاسلام المسلم يكون عند اعلى مستوى ممكن بفعل السلوك الانفاقي المعتدل الذي يدعو اليه الاسلام ، وفي مجالات يقرها ، يقسمول سبحانه ؛

- " وكلوا واشربوا ولا تسرفوا ، انه لايحب المسرفين "
- " والذين اذا انفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا، وكسان
   بين ذلك قواما " •

والسلوك الانفاقى المعتدل يوفر القدرة ، ويخلـــــــق الرغبة فى تنمية الادخار ومن ناحية اخرى ،فان المنــاخ الاسلامى بما يميزه من عدل وسلام وتمـاسك اجتماعى ، ووفــوح واستقرار تشريعى وتحريم الاسلام للربا ، واقراره مبـــدأ الستثمار المباشر، ومبدأ المشاركة فى الاستثمار يؤدى الـى تنمية الدوافع الايجابية لدى المستثمرين ،

ونشر فيما يلى الى المصادر المختلفة لتمويل التكويسن الرأسمالي ، الاستثمار ٠

# (۱) الادخار الاختيـــارى:

أشرنا حالا الى ان الالتزام بالمبادى الاسلامية يودى الى ترشيد السلوك الانفاقى ومن ثم يحقق المعسسدل الامثل للادخار، والحكومة الاسلامية مسئولة عن تنميسة الوعى الاستهلاكى ، وتقويم السلوك الانفاقى ، وحسبت الناس على الادخار، وخلق القدوة الحسنة ، وتنميسة دوافع التكافل الاجتماعي من خلال اقناع الأغنيساء بقضية الفقراء وشدة الحاحها ، وعلى هذه الحكومسات أيضا ان تشذب عامل التقليد والمحاكاة لمستويسات الاستهلاكي العالية في الدول المتقدمة ليكون الانفساق الاستهلاكي في اطار السلوك الاسلامي ، كما يجب ان تتحمل

هذه الحكومات مسئولياتها في ترشيد الاستيراد بحيست تمنع استيراد السلع المحرمة في الاحلام والسلسسسع الضارة بصحة الانسان من الناحيتين الجسدية والالات والمعدات وان تزيد من استيرادالسلع الضرورية، والالات والمعدات ومستلزمات الانتاج اللازمة لدفع عجلة الشنمية •

ومن نافلة القول ان هذه الحكومات الاسلامية مطالبة بالعمل الدؤوب لتعبئة المدخرات ودفعها فى قنعدوات الاستثمار من خلال اسلوب الترغيب الذى يتوافق معلم ما يقره الاسلام من حرية ، وبما يحقق الصالح العلمام فى نفس الوقت ، وتحتاج تنمية الادخار الاختباسارى

(آ) تشجيع الادخار العائلى الذى قد يأخذ صــورة الاستثمار المباشر فى بناء المساكن واصــلاح المزارع واستصلاح الاراضى ، على سبيل المثال على ان توفر الحكومة اساليب الادخار التــــى تلائم تفكير اهل القرى ، وان يتم استثمــار هذه المدخرات محليا ، وفى مشروعات يـــدرك الفلاحون اهميتها لهم ولاسرهم وبيئتهم الفلاحون اهميتها لهم ولاسرهم وبيئتهم و

ويمكن ان يقوم هذا الاستثمار من خسلال
" مصرف اسلامى للتنمية الريفية" وفقا لخطسة
مدروسة تلبى حاجة البيئة المحلية مسسسن
المشروعات الانتاجية ، على ان ترتبط هسسنه
الخطة المحلية بالخطة القومية للانماء ،

(ب) انشاء شبكة تمتد فى توازن الى جميع مناطق الدولة ريفها وحفرها ، وتنويع اوعيــــدرات الادخار، وأساليبه بما يناسب القـــدرات المختلفة للناس ، ورفع مستوى الوعـــــى الادخارى ، ومحاربة الاكتناز •

ولما كان الاسلام يقر مبدأ الملكيسة العامة فانه لا مناص من العمل على تنميسة الادخار العام ويتطلب ذلك اتخاذ الاجراءات المناسبة لخفض نفقات الانتاج ورفع مستوى الأداء ووفع سياسة واضحة للأجور تربط بيسن مستوى الاجر ومستوى الانتاجية •

ومن ناحية اخرى ، يجب ان تعمــــل الحكومة على تنمية ادخارها من خلال رفـــع مستوى التنظيم والادارة ، ومستـــوى الأدا أفى اجهزتها المختلفة وعلى رأسهــا الأجهزة القائمة بجباية الايرادات العامـة ، كما يجب عليها ان تقوم بترشيد الانفـــاق العام ورفع مستوى انتاجيته وفاعليته (٢٧).

### (٢) الادخار الاجبارى:

واذا عجز هذا الادخار الاختيارى بشقيه العسسام والخاص عن تمويل الاستثمار، وهو امر حقيقى واقع فى الدول المتخلفة ومسن بينها الدول الاسلاميسسة فانه لامناص من الالتجاء الى الادخار الاجبارى وتشكل الفرائب اهم صور هذا الادخار، وفي هذا المجال يجب

ان تفرض الحكومات الاسلامية الضرائب في نطاق سباسسة مالية وضريبية تنشد العدل الاجتماعي وحينئيسسن يجب ان يتحقق التكامل بين النظام الضريبي وفريفسة الركاة بحيث تتفاعل اهدافهما لتحقق مبدأ التكافسل الاجتماعي ودعم القدرات الذاتية لنمجتمع وفسي هذا المجال يجب ان تقر السياسة الضريبية اعفساءات لأسباب اجتماعية وان تفرض في نطاقها الضرائيسيب بأسعار تصاعدية ومحققة بذلك العدالة الافقيليسية والرأسية في المجتمع والرأسية في المجتمع والرأسية في المجتمع و

ويمكن اعتبار الزكاة نوعا من الادخار الاجبـــارى
الذى يشارك فى دفع عجلة التنمية من خلال مايولـــده
من عدل وتماسك اجتماعى، وهذه الفريفة تشكل مــوردا
أساسيا للموازنة العامة حيث تتولى الدولة مسئوليــة
جبايتها من الناس وانفاقها فى قنواتها الشرعيـــة
وهو ما يجب ان يكون ، وهى تشكل مصدرا هاما لتقديــم
العون الاجتماعى المباشر لفئات اجتماعية حددهــــا
القرآن الكريم ، اذا ترك امرها للأفراد ،وحينئـــذ
فانها تخفف اعباء الاعانات الاجتماعية التى تقدمهـا
الدولة للفقراء ومن ثم تحرر قدرا من الايــــرادات
العامة يمكن توجيهه الى مجالات الاستثمار العام ،

على ان ترك أمر الزكاة للأفراد امر غير سوى وفقد تموت الضمائر لدى بعض الناس ، وهم كثيرون بسبب ضعف التمسك بالعقيدة فلا تؤدى هذه الفريضة و وامللا أديت فان توزيعها يتسم بالعشوائية والفوضلين و

فقد تحمل قلة من الناس على كثير من اموال الزكساة، بينما يكون الآخرون آشد فقرا • وفضلا عن ذلك فان حت الزكاة ليس قاصرا على الفقراء والمساكين وحدهــــم ولكن هناك قنوات اخرى لها تحقق الصالح العام • ومسن بينها اقامة منشآت انتاجية تدعم قدرة المجتمـــع • وفي شأن الزكاة يقول الحق سبحانه :

" انما العدقات للفقراء ، والمساكين ، والعاملين
 عليها ، والمؤلفة قلوبهم ، وفي الرقاب ، والغارمين
 وفي سبيل الله ، وابن السبيل " ( سورة البقـــرة
 الآية ٦٠ ) ٠

### (٤) دور المصارف الاسلامية في تعبقة الموارد المالية :

تلعب المصارف الاسلامية دورا هاما في جمع المدخرات واستثمارها وققا للمبادئ الاسلامية • ويتم ذلك مسسن خلال قناتين رئيسيتين هما الاستثمارالمباشروالمشاركة في الاستثمار، على اساس الأولوبات التي تحددهسسا الخطة القومية • وحينئذ يحصل اصحاب الودائع علسسي أرباح تتناسب مع درجة المخاطرة الاستثمارية •

وليس شمة ريب ان المنهج الاسلامي للاستثمار عــــن طريق هذه المصارف يؤدي الى قيام المسلمين بالمفاظلة بين المشروعات الاستثمارية بدلا من قيامهم بالمقارنة بين اسعار الفائدة كما هو الحال عند التعامل مــــع المصارف غير الاسلامية • ويتطلب ذلك بالفرورة قيـــام الحكومة الاسلامية بمسئوليـتها في وفع خريطة عـــــن المشروعات الاستئمارية التي يدكن تنشيذها وبيلل مواقعها على خريطة الاولويات القومية على اسلسلساس ما تولده من عائد اجتماعي • وبذلك تحتق هذه الحكومة وضوح الرؤية بالنسبة للمستثمرين والمصارف الاسلاميسة ومن ثم يتزايد الميل للاستثمار في اطار المنهسسيج

ولا يخفى ان المصارف الاسلامية الحالية تعمل وسط مناخ تغيب عنه السياسة الاسلامية المتكاملة، وتسيطس عليه سياسات قائمة على اساس رأسمالى او اشتراكليه او تجمع بين الرأسمالية والاشتراكية بدرجة مسلسا لذلك فانه لا مناص من تحمل المصرف المركزى فللدل الاسلامية مسئولية التنسيق بين انشطة هللله المصارف وتدعيمها ، ومراقبة ما تقوم به ملليات مصرفية وذلك بهدف تنسيق جهود المجتمع فللله مجالات الاستثمار وتحقيق الاستقرار النقدى ،

### (٥) اصدار قوة شرائية جديدة :

يترتب على قمور الادخار القومى اما قمور فــــى الاستثمار او التجاء الحكومة الى اصدار قوة شرائيسة جديدة ، او الاقتراض من الخارج ، على ان الرفــــى بمعدل منخفض للاستثمار بسبب انخفاض معدل الادخــــار امر لايقره المنطق ،

لذلك قد تلجآ الدولة الى التمويل التفخمـــــى من خلال اصدار البنك المركزى لنقود جديدةللمشاركــة فى تمويل عملية التنمية بسبب وجود عجز فى الموازنسة العامة (٢٨) ، على ان هذا الاسلوب للتمويل اسلسوب شائك ملى بالاخطار بسبب ما يسببه من تفخم واخسسلال بمبدأ العدالة فى توزيع الدخل القومى ،وآثارسيئسة على توزيع الموارد القومية ، ومع ذلك فانه لابأس مسن الالتجاء الى الامدار النقدى الجديد كملجأ أخيسسر ، وبشرط :

- ان يتم هذا التمويل في شكل جرعات مغيرة في اطار خطة نقدية ومالية قومية ترتبط بالخطة الاقتصاديــة القومية .
  - رفع قدرة اجهزة الادخار بحيث تتمكن من امتصلی
     قدر متزاید من القوة الشرائیة فی المجتملی
     وبذلك یقل فائض الطلب النقدی ٠
  - توجیه الاستثمار الی مشروعات مدروسة فی اطلبسار
     خطة قومیة للأولویات تقف الحاجات الاساسیة للنساس
     علی قمتها ٠
  - ان تتدخل الحكومة فى الوقت المناسب لتحديد اسعار بعض السلع منها لغلاء اسعارها بشكل يخلل بالتوازن الاجتماعي اعمالا للمبدآ الاسلامي " لاضلور ولا ضرار " •
  - ان تعالج سياسة التكافل الاجتماعي ما يتولد عــن
     هذا التمويل من آشار سلبية ٠
  - ان يتم هذا الاصدار النقدى في ضوء دراسة حجـــم
     الطاقة العاطلة في المنشآت القاشمة، والفـــرص

# المتاحة للاستثمار، ودرحة مرونة الجهازالانتاجي،

# (٦) التمويل الخارجي للتنمية :

وفى هذا المجال يمكن ان تلجأ الدولة الاسلامبسسة الى الاستثمار الاجنبى المبشر والقروض والمعونسات والهبات للمشاركة فى عملية التمويل ويمكن القسول بشكل عام ان القروض التى تدفع عليها فائدة هسمس قروض ربوية محرمة فى الاسلام و اما القروض الحسنسة اى بدون فوائد، والاعانات والهبئات في عقبولسسة اسلاميا بشرط الا تكون مرتبطة بشروط سياسية واقتماديسة تسلب المجتمع حريته فى اتخاذ قراراته القومية و

ومن فضل الله سبحانه وتعالى ان بعض الــــدول الاسلامية تتمتع بدرجة من الفنى تمكنها من الاستثمار المباشر والمشترك مع الدول الاسلامية الاخرى • كمــا يمكن لهذه الدول الفنية ان تقدم القروض الحسنـــة والمعونات لفيرها من الدول الاسلامية في اطار سياســة التكافل الاسلامي واستراتيجية محددة للتكامل الاقتصادي

# خاتمـــة

ان التنمية هجوم ارادى مساشر على الفقر والتخلسف • لذلك يجب ان ننظر الى عملية التنمية في العالم الاسلامـــى باعتبارها عملية بعث لعوامل النمووالحركة وتقويم لكسل مظاهر الحياة والسلوك اليومى للناس في اطار سياسممسمة اسلامية متكاملة تستهدف توفير اسباب الدفع الذات لعملية التطور الحضارى ويجب ان يرسخ في وجدان الحكومسات الاسلامية ان طريق التنمية ليس رأسماليا او اشتراكيــــا ولكنه طريق قومى اسلامى يرتبط برصيدها الحضارى وقيمهسسا الدينية والاخلاقية والسلوكية ، وإن الانحيار الــــــي نماذج اجنبية يفسد محاولات تشخيص وعلاج امراض مجتمعاتها ء والخطر كل الخطر في ان ينحاز قادة هذه الدول وسانعـــوا القرارات فيها بمسار النمو الى اية نماذج اجنبية شرقيسة او غربية ، فعملية الانماء نسيج قومي تتشابك خيوط.....ه الاقتصادية والاجتماعية والفكرية والسياسية والسلوكي والنفسية والتنظيمية لتشكل نسيجا متوازنا ، وهذا مسلسا يوفره النظام الاسلامي في تكامل وتوازن سوى لانجـــده في أي نظام وفعي •

وهكذافان الدول الاسلامية مطالبة بأن تموغ سياسات انمائية قادرة على تحريك شعوبها وتعبئة كل قواهــــا المادية والروحية والفكرية والسلوكية والنفسية لتحطــم قيود الفقر واسار التخلف والتبعية ، وهكذا فان الاســلام يعالج قفية الانماء كجزء من استراتيجية اسلامية متكاملــة ذات ابعاد اقتصادية واجتماعية وعقائدية متكاملة ،

وتستهدف عملية التنمية في النظام الاسلامي تحقيه المعدل الامثل للنمو من خلال تحقيق التفاعل التاموالتوازن السوى بين حركة العوامل الاقتصادية والاجتماعية والسياسية والفكرية والسلوكية والنفسية والتنظيمية في اطار مسسن العدل والسلام والتماسك الاجتماعي ويتطلب تحقيق هسدا المعدل تحقيق الاستخدام الامثل للموارد الاقتصادية في ضوء خريطة واضحة للأولويات القومية تقف فيها الاحتياج سلاا

على ان تقرير الأولوية الأولى لانتاج اساسيات الحيساة لا يعنى اهمال تحقيق التوازن بين القطاعات الاقتصاديـــة المختلفة ، وتطوير البناء الانتاجى والاجتماعى وتنميـــة الموارد الاقتصادية وتوسيع نطاق السوق حتى يتسنى تحقيـــق المعدل الأمثل للنمو .

ويشكل العمل بما يتطلبه من سعى لالتماس الرزق فـــى خبايا الارض وتحت أديم السماء ، والتكافل الاجتماعــــى بما يتطلبه من اداء للركاة وتحقيق العدل وبذل للصدقــات الاختيارية والاحسان الفردى ركيزتين أساسيتين للسياســـة الاقتصادية الاسلامية للتنمية .

وفى النهاية يجب ان نعيا تأكيدان السياسة الاقتصادية الاسلامية ليست مزيجا مختارا بين مبادى رأسمالية واشتراكية وانما هى سياسة متميزة تقوم على اصول ثابتة جاء بهــــا القرآن والسنة وقواعد تطبيقية متطورة بحيث تتناسب مـــع متطلبات الشعوب الاسلامية فى مسيرتها الحضارية وتستمـــد

هذه السياسة قوتها الدافعة من تعقيقها للتوازن بيـــــن مصلحة الفرد ومصلحة المجتمع ، وتحقيقها للتفاعل السسوى بين التنمية المادية والتنمية الاخلاقية والفكريــــــة والسلوكية والنفسية ليحيا الانسان حياة مليئة بالحركــــة والعمل في اطار من العدل والسلام والتماسك الاجتماعي .

## الهوامسسش

- (۱) تدعى هذه العصور بالعصور الوسطى وقد سيطر فيها الاقطــاع كنظام اجتماعي ٠
- (٢) استولت اوربا على كثير من امهات الكتب العربية ومن ثــم بقى شطر هام من الحضارة الاسلامية حبيسا فى مكتبات اوربــا ولا يعرف المسلمون عنه الا ما يسمح به الفكر الغربــــى المتحيز فد الاسلام ٠
  - (٣) د، عبد الحليم محمود ، اوربا والاسلام ، دار المعللان ، ص ۷۸ ۰
    - (٤) بدأ الفرنسيون غزو الجزائر سنة ١٨٣٠ ٠
- (٥) د محمد البهى ، الفكر الاسلامى الحديث وصلته بالاستعمار الغربى ، مكتبة وهبة سنة ١٩٧٥ ، ص ٢٧ ٢٨ ٠
  - (٦) للدراسة التفصيلية في هذا المجال ، انظر :
- عبد الفتاح عبد الرحمن ، التنمية الاقتصادي ...
   نظرياتها وسياساتها ، سنة ۱۹۸۲ ، ص ۷۰ ۸۰ .
  - (٧) 🚜 معبوب الحق ، ستار الفقر ، ص ۱۸۸ ٠
    - \* باقر الصدر ، اقتصادنا ، المقدمة •
  - A Toynbee, The world and the west, London, (A)

#### (٩) لدراسة اكثر شمولا لهذا الزعم ، انظر

S,Enke, Economic for Development London,1963. Pp. 34 - 35.

C.P, Kindlberger & B. Herrick, Economic Development Mc Grow-Hill, Inc, 1977, P.29.

#### (١٠) انظر في تعريف التنمية :

- يد د محمد زكى شافعى ، التنمية الاقتصادية ، الكتــاب ، الاول سنة ١٩٨٧ ، ص ٧٨٠
- ۸۲ مبد الفتاح عبد الرحمن ، المرجع السابق ، ص ۸۲ مرجع الس

#### (١١) لدراسة تفصيلية في هذا المجال انظر :

J, H, Boek, Economics and Economic policy of Dual societies, M,Y, 1953.

E,E, Hagen, on the Theory of social change homewood 111,1962.

T.W. Schultz, Investment in human capital, the Role of education and Research, The Free press N.Y. 1971.

- (۱۲) مالك بى نبى ، المسلم فى عالم الاقتصاد ، دار الشـــروق بيروت سنة ۱۹۷٤ ، ص۷۲ وما بعدها ٠
  - (١٣) الامام الغزالي ، احياء علوم الدين ، ح ٣ ، ص ٤٠٦ ٠
    - (١٤) ابو عبيد ، الاموال ، ص ٧٣٠ ٠

#### ( 1000 )

- (١٥) محبوب الحق ، ستار الفقر ، ص ٥٠ ٠
- (١٦) سيد قطب ، العدالة الاجتماعية في الاسلام ، دار الشمسروق ص ٢٠ وما بعدها ٠
- (۱۷) لم يقر الغرب حق الفقراء في الحمول على اعانات اجتماعية الا في القرن السابع عشر الميلادي كما ان نظام الفمسان الاجتماعي لم ينتشر الا بعد ان شاع السخط بين القسسوي العاملة بسبب سوء الحالة الاجتماعية التي ادت اليها الثورة المناعية ولم ينسشاً التامين ضد البطالة الا بعد الكسساد الذي دهم العالم سنة ١٩٢٩ ، انظر في هذا :
- یا د۰ مصطفی السباعی ، اشتراکیة الاسلام ، دار ومطابسسع
   الشعب ، سنة ۱۹۳۲ ، ص ۲۱۶ ـ ۲۱۰ ۰
- (١٨) د يوسف القرضاوى ، مشكلة الغقر وكيف عالجها الاسلام، مكتبة وهبة ، ص ٩٨ ١٠٠ ٠
- (١٩) الشيخ على الخفيف، الملكية الفردية وتحديدها في الاسلام ص ١١٩٠
  - (٢٠) محمد ابو زهرة ، التكافل الاجتماعي في الاسلام، ص ٢٣ ٢٧
- (۲۱) د، محمد شوقی الفنجری ، ذاتیة السیاسة الاقتصادیـــــة الاسلامیة ، ص ۶۲ ۰
- (٣٢) لدراسة تفصيلية عن تعريف التخطيط واهميته كاسلموب للادارة الاقتصادية انظر :
- ید ده علی لطفی ، التخطیط الاقتصادی ، مکتبة عین شمــس سنة ۱۹۷۸ ۰

- (٢٣) عمالك بن نبى ، المسلم في عالم الاقتصاد، المرجـــع السابق ص ٦٨ ٠
- ي د عبد الفتاح عبد الرحمن ، المرجع السابق ، الفصل التاسع .
  - \* A,N, Agrawal and Kundal lal economic planning Vikas publishing house new delhi, 1977.
- (٢٤) لقراءة تفصيلية للتعاون الاقليمي واهميته لعملية التنميسة انظر :
- \* دكتور عبدالفتاح عبدالرحمن ، المرجع السابــــق ، ص ٣١٦ ـ ٣١٠
  - Unctad, Trade expansion and economic integration (70) among developing countries, New York, 1967.
    P.21.
    - (٢٦) لدراسة دور راس المال في عملية التنمية ، انظر :
- د عبدالفتاح عبدالرحمن ، المرجع السابق ، ص ٣٦٨ وما
   بعدها ٠
  - \* J,M, Meier (ed), Leading issues in economic development, N,Y, Oxford university press, 1970. the place of capital in economic progress by A,K Cairncross, PP, 261 266.

- (۲۷) للدراسة التفصيلية انظر:
- د عبد الفتاح عبد الرحمن ، اقتصادیات المالیة العامة
   سنة ۱۹۸۲ ، ص ۶۰ ـ ۶۹ .
- (٢٨) لقراءة تفصيلية عن الموازنة العامة وآشارها في الاقتصاد القومي انظر:
- عبد الفتاح عبد الرحمن ، اقتصادیات المالیــــــة
   العامة سنة ۱۹۸۲ ، الفصل السابع .

توثيق الاحاديث النبويةالشريفة الواردة بالبحــــــث

> التغريج : ------سبق تغريجه

صفحة (

( 104.4 )

حديث ( ه \* ) " الناس شركاء في ثلاث : الماء والكلأ والنار" صفحة ( ) التخريــج : سبق تخريجه

المستمنية والعدالة والتكافل الاجتماعي في الإيسلام .. ودورنك ناصرالاجتماعي فن تصفيق ويدورنك ناصرالاجتماعي والإلقالمالالا المالا المالا

## المتنية والعدالة والتكافل الاجتماعي في الإيسلم ..

### ودوربنك فاصرالاجتماعي فن تحقيقها

ينك ناصرا لا يماعى رالإدارة العام للزكاة

#### مقدمــــة :

الحمد لله رب العالمين ٠٠٠ والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد خاتم النبيين وامام المرسلين وعلـــــى آله وصحبه ومن اهتدى بهديه الى يوم الدين ٠٠ وبعد٠

فلعله قد أصبح من الواضح ان البنوك الاسلامية اصبحت حقيقة واضحة ـ وهى الوليد الذي جاء الى الدنيا عملاقا يبهـر الناس بأعماله ويلفت الأنظار الى انجازاته في خدمة الاســـلام والمسلمين •

ولئن كانت البنوك الاسلامية ـ وأقدمها وأعرقهـــــا فى البلاد الاسلامية ـ بنك ناصر الاجتماعى ـ قد برزت على النحو الذى يعلمه الكافة فان رسالتها لاتزال فى حاجة الى تعريـــف وتبسيط .

ان رسالة هذه البنوك تهدف أساسا الى تطويع الاعمسال المصرفية وفقا الأحكام الشريعة الغراء وتحريم الربا ، ليسس فقط بالنهى عنه و انما بالعمل بالبديل الاسلامى حتى يقر فللسلامي الاذهان ان احكام الدين الاسلامي الحنيف قادرة على أداء كللله المعاملات المعرفية ،

كما وأن هذه البنوك موكول سها هدف آدر أسري العمل على تغير شكل المجتمع حتى يجد طريقه السلمات تحقيق آماله •

وان من الطبيعى انه ليس للبذل او الاسهام فـــى انشاء المشروعات الاقتصادية الدور فى مساعدة المجتمع على بلوغ اهدافه ، وانما للفيم الروحية دور كبيــر وخطير، ومن هنا نرى ان هذه البنوك ومن بينها بنـــك ناصر الاجتماعى ـ يجب ان يسهم اسهاما فعالا فى دعـــم القيم الروحية والحرص على تأكيد مبدأ العدانــــة والتكافل الاجتماعى فى الاسلام جنبا الى جنب مع كافــة الاعمال الاخرى التى يقوم بها مثيلاتها من الاجهــــزة المصرفية مع سير عملياته وفـقا لاحكام الشريعـــــة الفراء .

ومجتمع الكفاية والعدل مطالب بأن يوفر لأفسراده المناخ والأجهزة التى يمكن عن طريقها ان يتبسسادل الأفراد المنافع دون ان يكون هناك استغلال من شفسسى لآخر او من جماعة لأخرى ، كما وان عليه واجب الرعاية لكل محتاج من ابنائه او عاجز او مكروب ، كما هسسو مطالب بتقرير الأسس والمبادئ الكريمة التى لا يتمانع الناس المعروف في ظلها ، وهو مطالب ايضا بأن يكسون سندا لأفراده دون تفضل او من ،

#### الجهاز امكانيات العمل وترسم له اسلوب الفعل ٠

وعلى هدى ذلك رأى الرئيس الراحل انشــــــا وعلى هدى ذلك رأى الرئيس الراحل انشــــــا وعلى هيئة ذات طابع خاص تحت اسم" بنك ناص الاجتماعـــــى تكون وظيفتها الاساسية تحقيق التكافل الاجتماعــــــى لجميع أبنا والمجتمع حتى يتسنى لهم الاشتراك فــــــى حياة متوافر فيها كرامة الانسان واطمئنانه الــــــى حافره ومستقبله .

ولقد صدر القانون رقم ٦٦ لسنة ١٩٧١ بانشـــاء الهيئة العامة لبنك ناص الاجتماعي بغرض توسيــــع وتعميق قاعدة التكافل الاجتماعي في المجتمع .

وأن بنك ناصر يعتبر من الاجهزة التى تكفل لبعسف فئات الشعب الضمان والامان وتلك هى الوظيفة الاجتماعية التى تحدد للبنك اهدافه والتى يميزه عن غيره مسسن الاجهزة التى قد تشترك معه فى الاسم ولكنها تختلف عنه فى انها بحكم التقاليد والقواعد التى تحكمها لاتستطيع ان تمتد بوظائفها الى المجالات التى لايستطيع ان يشملها وان يعمل فيها .

كما ان مجتمع الكفاية والعدل مطالب بأن يفسيح رأس المال في خدمة كل مواطن راغب في العمل وبوجسيل خاص عندما يكون المواطن عاجزا عن يدفع ما يقابسلل الحصول على هذه الوسيلة اذ ان دفع الثمن في هسسنده الحالة انما يمثل حجبا لبذل المعروف لصاحب الحق فسي

استقضائه ، وحرمان من لا يملك الشمن من ان يحصــــل على حق مقرر له ، وتعويقا للمجتمع من آن يــــودى واجبه المفروض عليه تجاه ذلك العاجز ،

واذا كان التكافل الاجتماعي بصوره المختلف....ة هدفا أساسيا للبنك فقد حرص البنك على ان يمثل هـــذا الهدف احد القطاعات الكبرى لهيكله الوظيفي ويضـــم القطاع ثلاث ادارات عامة وهي:

- (١) الادارة العامة للزكاة •
- (٢) الادارة العسامة للتستأمين التعساوني والمعساشات ٠
  - (٣) الادارة العامة للقروض٠

أولا : دور بنك ناص الاجتماعي في احياء فريفــــة الزكــــــة

تحقيقا لمبدأ التكافل الاجتماعي أنشأ البنسك ادارة متخصصة " الادارة العامة للركاة " تكسسون مهمتها احياء فريضة الركاة كركن من اركان الدين ٠

وجرى البنك على الدعوة لاحياء فريضة الزكسساة في قطاعات المجتمع المختلفة عن طريق تشكيل لجسسان شعبية للزكاة تنبثق من المساجد والاحياء والمسسدن والقرى واماكن التجمعات الاخرى كالمدارس والكليسسات

والمصالح والهيئات والشركات والأندية وتضم هذه اللجان لعضويتها القيادات الشعبية المهتمة باحياء الفريضة، ويعدر بتشكيلها قرارات ادارية من البنك لكى تكتسبب العفة الرسمية وقد بلغ عدد لجان الزكاة التسسسي تم تشكيلها بسائر محافظات الجمهورية حتى تاريفسسه حوالي ٢٢٠٠ لجنة ٠

وتسعى اللجان للاتصال بمن تجب فى اموالهم زكساة المال لاكتساب ثقتهم ودعوتهم لاخراج زكواتهم طواعيسة دون الزام ، وتتلقى اللجان زكاة المال بموجب ايصالات مسلسلة ومختومة بخاتم البنك ، وللزكاة حسابسسسا منفردا حتى لاتختلط بما عداها من اموال البنك ،

- (۱) الوصول بفرضيسة الزكاة الى قلوب المسلميسين لكى تصبح تيارا عاما في المجتمع •
- (٢) الوصول بأموال الزكاة الى مستحقيها الشرعيين في اماكن جمعها ٠
- (٣) الومول بالقادرين من مستحقى الزكاة الى دائسسرة الانتاج عن طريق تحويل الطاقات العاطلة منهسسم الى قوى منتجة ،
- (٤) الاسهام في حل مشاكل المجتمع من خلال المسجــــد الجامع ، وتبادل المنفعة بين الافراد ،

1

ومسسن جانب آخر تتولى الادارة العامة للركسة بالبنك نشاط المساعدات التى تمنح نمن يثبت بالبحسث الاجتماعي أحقيتهم لها • ففلا عن منح قروض انتاجيسة لمفار الحرفيين والعاملين وربات البيوت •

ويهمنا في هذا المقام أن نقرر أن بنك ناصــر الاجتماعي استطاع اكتساب ثقة الجماهير في هذا المجال مما أكد حرص المسلمون على احياء هذا الركن مـــن أركان الدين و وغدت لجان الركاة بمختلف المستويــات المحلية وسيلة ناجحة (علما وعملا) ساهمت فـــي ايجاد الحلول العملية لمشاكل الجماهير ولا يخفــي هنا القيمة الفعلية للجهود والخدمات الأهليةوما لها من دور فعال وخطير في دعم الجهود الحكومية المختلفــة لعلاج مشاكل المجتمعات المحلية ٠

وفى هذا المقام لا بدمن الاشارة بالجهود التسسى ساهمت مع البنك فى تأكيد دوره الطليعى فى مجسسال احياء الفريفة منذ عام ١٩٧٦ وحتى الآن ، ونذكسس منها على سبيل المثال سجهود وزارة الاوقاف حيسست وافق السيد الأستاذ الدكتور نائب رئيس السسوزراء للأوقاف وشئون الأزهر (آنذاك) على تعسساون الوزارة وأجهزتها مع البنك ولجانه لدعوة المواطنين للاستهام فى هذا العمل الجليل وصدر عن الادارةالعامسة للدعوة بالوزارة منشور يؤكد ويدعم دور البنك فسسى

خصما على ميزانية المساعدات بالبنك •

مجال تشكيل لجان الزكاة بالمساجد ، كما تعصصصاونت وزارات الحكم المحلى والتعليم تعاونا ملحوظا فصصصى هذا المجال •

وكان للأسلوب الذى رسمه البنك فى هذا المجسسال أثر طيب فى اكتساب ثقة المزكين ، كما ان متابعسسة البنك لنشاط اللجان للتأكد من سيرعمليات ( الدعسوة من خلال الأجهزة المتخصصة وقبول أموال الزكسسساة وايداعها بحساباتها وتوزيعها على مستحقيها وفسسسا اماكن جمعها ) وفق نظام مرسوم اكسبت اللجان ثقسست المتعاملين معها سواء كانوا مزكين او مستحقيسان للزكاة ،

و أكدت قدرة اللجان على العطاء المستمر وبهدا حقق البنك ما يهدف اليه من تعميق وتوسيع قاعـــدة التكافل الاجتماعي في المجتمع •

ولا يفوتنا أن ننوه هنا أن بنك ناصر يتحمـــل كافة المصاريف الادارية اللازمة لمزاولة هذا النشـاط باكمله دون المساس بحسابات الزكاة كما أن سهــــم العاملين عليها يرد للزكاة ٠

وقد تأكد للكافة أن نجاح البنك فى هذا المجال ( كجهاز مصرفى اجتماعى ) مرده الى استخدام الاسلوب العلمى فى احياء هذه الفريفة الهامة ، الا أنـــــه

لا يرال يرقب دور الأجهزة المختلفة والمعنية التـــــن يجب أن تعاون وتعضد لجان الزكاة لكى تتمكن مــــن مزاولة النشطتها المتعددة وخاصة في الناحية الروحيـــة (الأوقاف/الأزهر/ الحكم المحلى/ البنوك الاسلامية)

وفيما يلى بيان لتطوير نشاط الزكاة منذ عـــام ١٩٧٢ حتى تاريخه :

|                                         |         |         | (               | 100      | , ,   |        |      |                  |                                         |      |      |               |
|-----------------------------------------|---------|---------|-----------------|----------|-------|--------|------|------------------|-----------------------------------------|------|------|---------------|
| ۳۴۰.<br>تافرین                          | 41.14   | 17.     | 14              | .a.<br>• | 414   | ٧٠٠    | 450  | 110              | 1.4                                     | 74   |      | عدد اللجان    |
| * E E E E E E                           | 464100  | 1400F)  | بر<br>0 · · · · | 1441     | •     | \$0400 |      | 14440            | ۲۰۲۸                                    | •    |      | عدد المستعقين |
| *************************************** | 199898  | 134641  | 74              | *** 14   | To    | 78717  | 1-7  | ٧٨٠٥             | Y00.                                    | 7    |      | مدد المزكيسن  |
| 140.001                                 | 40L3YL1 | 3478731 | 4198            | 17.3.4.1 | £444  | 7.4    |      | D<br>M<br>+<br>+ |                                         |      |      | المهارة الم   |
| 7 · 10018                               | 73061   | 40.150. | 314641          | 377077   | ***** |        | 1714 | 1.40.            | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |      | 1141 | المسسواره     |
| سنا/۲۱:۷/۱ست<br>۱۹۸۲ ۱۹۸۲               | 1947    | 19.1    | 194.            | 1979     | 7461  | 7461   | 1491 | 1940             | 3461                                    | 1444 | 1441 | F             |

وتحقيقا لمبدأ التنمية والعدالة والتكافيييل الاجتماعي في الاسلام ، تسعى لجان الزكاة الى القيسام بعدة أنشطة جنبا الى جنب مع توزيع الزكاة (نقييدا وعينا ) على مستحقيها الشرعيين حيث تعمل على ميلتي :

- (۱) تنظیم حلقات لتحفیظ القرآن الکریم ٥٠٠ حلقسة یشترك فیها ۲۰۰۰۰ طفل ۰
  - (٢) فعول التقوية ٥٢٠ فعل منتشرة بمقار اللجان ٠
  - (٣) بناء المساجد والمعاهد الدينية ٢٥ مسجـــدا ،
     ١٠ معاهد ٠
- (٤) موائد الرحمن خلال شهر رمضان ٣٠٠ مآدبة يفطــر فيها قرابة ٤٠٠٠٠ صائم ٠
- (٥) الأجهزة التعويضية للمعوقين ١٠٠٠ جهــــاز ، ١٢٠ سماعة اذن ، ٥٠٠٠ نظارة ٠
  - (٦) مراكز التدريب على الحرف البسيطة ٥٥ مركزا ٠
  - (۷) الرعاية الطبية ( مستشفيات / مستوصفـــات ) ۱۵ مستوصف ، ۳ مستشفى ۰
    - (۸) دور المناسبات ۲۰ دار ۰

معارض منتجات لجان الزكاة ، معرض سنــــوى ه معارض محلية دورية ٠

قافلة النور وتجوب المحافظات (المدن والقرى)

وفى مجال التيسير على محدودى الدخل من العاملين بالدولة ومستحقى الركاة ، يمنح البنك قروضا انتاجيــة (عينية ) فى شكل وسائل انتاج بسيطة او رأس مــــال عامل ونشير فى هذا المجال أنه خلال العام الماضـــى تم تمليك وسائل انتاج بسيطة على الوجه المبين بعد:

- ـ ماکینات تریکو ۱۰۰
- ــ ماكينات نفرتييتي ٣٠٠
  - شلاجات میاه غازیة
- ـ قروش أخــــرى ١٠٠

كما يسعى البنك الى العمل على وضع القريـــــة المعرية على طريقها السليم وبذل الجهود الممكنــــة لتحويلها لقرية منتجة من خلال منح القروض الانتاجيــة لتغيير واستبدال وسائل الانتاج العقيمة بأخـــــرى منتجة ( سلالات منتقاه من الدواجن والماشية ـ البـدور المنتقاه) .

نحو منح قروض التنمية لاحتفاظ قرى مص بطبيعتها الانتاجية وتنمية دخل أفرادها ·

هكذا يتحقق التكافل الاجتماعي في المجتمــــع الاسلامي ـ مجتمع العدالة والحب ..... .

وهكذا تتحقق التنمية الاجتماعية للكادحيييين من أفراد المجتمع ولمستحقى الزكاة ، ويتحقق قول الله تعالى : " وفى اموالهم حـــق معلوم للسائل والمحروم " ٠

ويتحقق نهج الرسول الكريم :" المؤمن القسسوى خير وأحب الى الله من المؤمن الفعيف "حديث "

" المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضــــا" "حديث " •

وعلى المفحات التالية نتناول نشاط اخر يهدف الى تحقيق التكافل الاجتماعي من خلال الادارة العامة للقروض والادارة العامة للتأمين التعاونـــــــــــى والمعاشات •

القروض الاجتماعية ودورها في التنمية والتكافل الاجتماعي

ايمانا من البنك برسالته الاجتماعية الساميسة في خدمة المجتمع والوقوف الى جانب أفراد الشعـــب

عن كل سنة سداد ويعدم رسيد القرض بالكامـــــل في حالة وفاة المقترض ·

پ یتقاضی البنك ۱٪ من قیمة القرض كمساریــــف
اد اریة ( مرة و احدة ) •
وكذا یتقاضی نسبة ۱٪ كمقابل مخاطر عدم السداد

فيما يواجه بعضهم من حالات طارئة وتحقيقا لشعـــار البنك المستمد من الدين الاسلامي الحنيف " وآمنهـــم من خوف " •

والبنك يعمل على توسيع وتعميق قاعدة التكافسال من خلال انشطة متعددة والبنك في نشاطه لا يتعاملل بالفائدة أخذا أو عطا١٠، ويقوم البنك بمنح قللمواجهة الأغراض الاجتماعية المختلفة نسردها فيملل

#### (۱) قروض لغرض الزواج:

يقوم البنك فى المساهمة مع افراد الشعسب فى مواجهة تكاليف الزواج لما لا يخفى على احد اليوم ان الزواج يتكلف الكثير من المسلل ، فالبنك كان يمنح المقترضين بضمان المرتب حتسى شهر ابريل ١٩٨٢ قروضا لهذا الغرض فى حسسدود ستة امثال المرتب وبحد اقمى ثلاثمائة جنيه .

ونظرا لارتفاع تكاليف الزواج والمعيشه عموما فقد قرر البنك رفع هذا الحد ليصبح ثمانية امثال المرتب بحد اقصى خمسمائة جنيه .

ويتسع نطاق منح القروض لهذا الغرض ليشمسل اصحاب المعاشات وبضمان المعاش لمن هم فسسسسى الخدمة .

وتقديرا من البنك لجهود اصحاب المعاشسات لما بذلوه فى خدمة الوطن اثناء مدة خدمتهم بالحكومة او القطاع الخماص، والقوات المسلحة والشرطة ، فقد قمسسرر البنك رفع الحد الاقمى للقروض من عشرة امتسال صافى المعاش بحد اقمى ستمائة جنيه ليصبصح عشرة امثال صافى المعاش بحد اقمى ثمانمائسة

وجدير بالذكر ان البنك لاينسى ان يظلمها طائفة ورثة اصحاب المعاشات بخدماته فى هسلدا المجال فيقوم بصرف القروض لهم بنفس قو اعسلم صرف القروض لأمحاب المعاشات •

ويمنح هذا القرض لفرض زواج المقتــــرض أو بناته أو أخواته اللاتي يعولهن ·

وايمانا من البنك بتوفير العلاج للمواطنين لأن هذا أمرحيوى ليساعد المواطن ان يتفـــرغ للعمل دون ما اى مشاكل تواجهه بدون حل ٠

فيقوم البنك بمنح قروض بضمان المرتـــب للمقترض لعلاجه او من يعوله فى حدود مائــــة وخمسون جنيها ، اما اصحاب المعاشات وورثتهـم يقوم البنك بمنحهم او من يعولونهم قروض فــــى حدود أربعمائة جنيها ،

#### (٣) قروض بمناسبة بدء العام الدراسي :

ولما لهذا الأمر من أهمية خاصة لما يتكلف أولياء الأمور من ممروفات عند بدء العــــام الدراسي فيقوم البنك بصرف سلف لمواجهة هــــذه المصروفات كل عام عند افتتاح المدارس بحـــد اقتى مرتب او معاش شهرين بالحدود الآتية :

- ٨٤ جنيبها ١٤١ كان للمقترض ولد واحد في احمدي
   مراحل التعليم
- ٦٠ جنيها اذا كان للمقترض ولدان في احسسدى
   مراحل التعليم
- ۸۰ جنیها ۱۱ کان للمقترض ثلاثة أولاد فأکثـر
   فی احدی مراحل التعلیم

#### (٤) قُروض بمناسبة الوفاة :

وتمنح هذه القروض لمواجهة تكاليف الجنسازة وخلافه فى حدود مائة جنيها فى حالة وفــــــاة احد ممن يعولهم المقترض •

#### (٥) قروض بمناسبة الحج :

ولأن البنك أساسا يقوم على فكر نابع مسسن الشريعة الاسلامية الغراء ، لهذا فهو ييسر علسى المسلمين لأداء هذه الفريفة لزيارة بيت اللسسه الحرام ، فيمنح قروضا لهذا الفرض في حسسدود مائتي جنيها وترفع الى أربعمائة جنيه اذا كسان المقترض يصطحب معه زوجته او احد والديه .

#### (٦) قروض لسداد الديسون:

ونظرا لما قد يتعرض له فرد من أفــــراد الشعب لمدور حكم فده بالدفع او الحبس نتيحـــة مستحقات عليه للغير ، وقد نشأت هذه المديونية نتيجة لغرض اجتماعي، فيقوم البنك باقر افـــه قيمة هذا الدين لانقاذه من تنفيذ ذلك الحكم ،

#### (٧) قروض لمواجهة الحالات الطارئسة:

وذلك مثل:

- (۱) حوادث الحرائق التي تلتهم ضروريــات الاعاشة ٠
- (ب) انهيار العقارات وما ينتج عنها مسن تدمير للأثاث والمتعلقات الشخصية •
- (ج) المسروقات الجسيمة للمنازل والثابتة بمحاضر رسمية •

- (د) الكوارث الطبيعية كالسيول التى تجتــاح بعض المناطق وتؤدى الى خسائر فــــى الأرواح والأموال ٠
  - (ه) الاسهام في بناء المقابر لدفن الموتى •
- (و) حالات الكوارث الاخرى التى يترك لرئيسس مجلس ادارة البنك تقديرها •

ومما سبق يتفح ان البنك يسير على الطريق ويحقق العدالة الاجتماعية المنشودة في مجتمعنا ، ولعلنسا بهذا نكون قدمنا بالدليل العملي الملموس والذي يشعر به كل مواطن على أرض معر صورة حية لما يبذلــــــه البنك في تحقيق هذا الهدف .

ومما تجدر الاشارة اليه ، أن البنك لا يقــــــق هكذا مكتفيا بما يقدمه من الخدمات التى سبــــــق سردها بل تمتد مظلته لتشمل باقى طوائف الشعب ،

فالبنك لا يدخر جهدا فى تحقيق الاهداف التى يسعسى اليها المجتمع ككل ، فيقوم البنك بالمساهمة فـــــات حل أزمة المواصلات بتمليك المواطنين الدر اجـــات العادية والدر اجات البخارية ، أيضا يقوم بتحويــل الطاقات العاطلة فى المجتمع الى طاقات منتجــــة بتمليك ماكينات خياطة وماكينات تريكو للمساعدة على رفع مستوى معيشة بعض طوائف الشعب .

أيضا يقوم البنك بتمويل المشروعات الفردبورة ومشروعات التمويل بالمشاركة بمنح قروض انتاجيات للقيام بمشروعات صغيرة •

#### (٨) قروض التنميسة:

- (1) قروض لتنمية القرية وتحويلها لمنتجة ٠
  - (ب) قروض لتنمية الحرفيين ٠
  - (ج) قروض لتنمية محدودي الدخل ٠

وجدير بالذكر ان خدمات البنك قد امتدت السين ريف بلدنا سعيا وراء توسيع وتعميق قاعدة التكافيل الاجتماعي بالمجتمع وتنمية دخول الافراد لتخفيل المعاناة عن المواطنين ورفع انتاجيتهم وذلسلك تمشيا مع سياسة الأمن الغذائي .

وتحقيقا لهذا الهدف ، يمنح البنك قروض عينية بحيث تكون هذه القروض وسيلة لرفع انتاجيـــة المواطن من فلاح وحرفى ومحدود دخل .

وهذه القروض موجهة للقرية المصرية بحيث تكون وسيلة لاستبد ال وسائل الانتاج العقيمة المتاحــــة لديهم بأخرى منتجة من خلال تمليكهم سلالات منتقـــاة من :

- (أ) الأبقار المنتجة للألبان واللحم
  - (ب) خلايا النحل ٠
- (ج) الأغنام والماعز المنتجة للألبان واللحوموتعطس نتاجا أكبر •
  - (د) الأرانب ٠
  - (ه) الدواجن المنتجة للحم والبيض ٠

ولا يفوتنا في هذا المقام ان نشير الى ما يقوم به البنك لمساعدة قاعدة عريضة من المجتمع وهلسل طلبة الجامعات والمعاهد ، فيمنح لهذه الفئلسسة قروضا تحمل عقب تخرجهم ، ويعتمد البنك لهللل الغرض سنويا ١٠٠٠ر١٥٧٥ جنيه .

وتأييدا لما سبق ، نوضح فيما يلى ما تحقـــق انجازه فى العام المالى ١٩٨٢/١٩٨١ تحقيقاللعدالـــة الاجتماعية المنشودة والتى هى هدف من اهداف البنك:

أولا : في مجال صرف القروض الاجتماعية خلال عام ١٩٨٢/١٩٨١ حسب نوع القرض

القيمة بالجنيه

| الاجمالسي                         | 373041 | VAALLIOL              |
|-----------------------------------|--------|-----------------------|
| ,                                 | 1811   | Thoray                |
| 6                                 | 334    | 77777                 |
| ون                                | 4      | 244                   |
| ä                                 | 40%    | 78377                 |
| ث ارس                             | 7-2978 | Abstro                |
| نواج                              | OABIL  | Abololyi              |
| المرض والعمليات الجراحيـــــــــة | 31.1   | ٥٢٠٠٠٦                |
| البيان                            | عدد    | المنتصرف صام ۱۸۲/۱۹۸۱ |

(٣) القروض الاجتماعية المنصرفة خلال العام ١٩٨٢/١٩٨١ حسب نوع الضمان

| الإجمالـــــــ                                                | 373041 | ተቀንሞዋ/                |
|---------------------------------------------------------------|--------|-----------------------|
| (۱) المحالون على المعـــــــاش<br>(۳) ورثة أصحاب المعاشــــات | 10178  | ) *Y^18               |
| (۲) بفمان المعــــــــــــــــــــــــــــــــــــ            | 74947  | ٧٨٧٢٦٥                |
| (١) بفمان المرت                                               | 1004.0 | Y60.AAA1              |
| (١) مقترضون في الخدمـــة :                                    |        |                       |
| البيــان                                                      | عدر    | العنصرف عام ١٨٩//١٩٨١ |
|                                                               |        |                       |

ثانيا : في مجال صرف القروض الانتاجية والتمويل بالمشاركة

# العيمه بالجنيسه

| TTA-144    | 144454<br>44414<br>714511Y                              | المتصرف عام ١٨١١/ ١٩٨٢ |
|------------|---------------------------------------------------------|------------------------|
| ò4.3Å      | AE+45<br>BA1<br>Ab A 3                                  | عاد                    |
| ا لإجمال . | دراجات بخاریة وعادیــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ً البيان               |

وبذلك يكون البنك قد ساهم فعلا نمى تحقيـــــــــق التكافل الاجتماعي وتحقيق العدالة الاجتماعية الـــــــي يقوم على أساس اشباع الحاجات الأساسية للمواطنين •

> ثالثا: المعاشات الاستثنائية ودورها في تحقيق التكافل الاجتماعي في الاسمالي

اعمالا لسياسة البنك فى مد مظلة التأمينسات الاجتماعية لتشمل جميع ابناء الشعب تأميناليومهسم وغدهم .

وفى اطار ما انتهجه البنك فى سد الثغـــرات التى يتكشف عنها التطبيق الفعلى لقوانيــــن التأمينات الاجتماعية المختلفة ٠

فقد شكلت لجنة المعاشات الاستثنائية منبثقسة من مجلس ادارة البنك تقوم بمنح معاشات استثنائية واعانات مؤقتة لمن لم تظلهم مظلة التأمينــــات الاجتماعية من خلال القوانين الصادرة في هـــــدا الشأن وذلك ابتداء من عام ١٩٧٥ .

واستكمالا لمد مظلة التسأمينات لكافة طوائيف الشعب خاصة ممن فاتهم قطار التأمينات الأمس الذي

تمت معالجته مرحليا عن طريق بنك ناصرالاجتماعى بربط معاشات استثنائية لكبار السن ممن تعذر اخضاعهــم لاحكام القانون رقم ۱۱۲ لسنة ۱۹۷۵ ـ نظام التآميــن الشامل ـ وذلك بالبدء بالطوائف الأكثر حاجة كالصياديـن والبمبوطية وعمال المخابز وباعة المحف والسقائيــن والجاليــن والفلاحين وغيرهم من الكادحين وذلــــك ابتداء من ۱۹۷۲/۲/۱ وقد بلغ عدد هذه الحالات مـــا يقرب من ۹۰۰۰ ( تسعة الافحالة ) .

وتنفيذا لحكم المادة السادسة من القانـــون رقم ۱۱۲ لسنة ۱۹۸۰ باصدار قانون التـامين الاجتماعـى الشامل ، فقد تم نقل التزام البنك فىالمعاشات التـى يمنحها البنك للفئات المشار اليهم فى الفقــــرة السابقة الى الهيئة العامة للتامينات الاجتماعيــة للصرف لهم بمعرفتها من مكاتب التامينات الاجتماعيــة التابعة لها ٠

وأيضا بمدور القانون رقم ١١٢ لسنة ١٩٨٠ ( معاش السادات ) استفادت الفئات التي تنطبق عليهــــا احكام المادة الخامسة منه حتى ١٩٨٠/٧/١

أما الفئة التى لاتنطبق عليها احكام المسادة الخامسة من القانون المذكور واستوفت لشروط منسمعاش السادات ولكن بعد ١٩٨٠/٧/١ تاريخ العمل بهسذا القانون فقد أحيلت للبنك للنظر في تقرير معسساش استثنائي لها يعادل معاش السادات وبنفس شروط وهذه في ازدياد مستمر فقد بلغ عدد هؤلا المنتفعيسن

فى شهر يوليو ١٩٨١/ ٢١ حالة فى حين بلغ عددهــــدر فى ديسمبر سنة ١٩٨٢ /٢٠٠ حالة ، اى بزيادة تقـــدر بحوالى ٢٢٤٪ ومن المتوقع ان يزيد عدد هذه الحــالات زيادة مفطردة بمرور الوقت ،

هذا بالاضافة الى المعاشات الاستثنائية والاعانات التى تعرف للفئات المختلفة تقديرا لظروف كل حالـــة على حدة .

وقد بلغ عدد المستفيدين من هذه المعاشـــات الاستثنائية والاعانات الموقوتة والذين لم تشملهــم المادة الخامسة من القانون رقم ۱۱۲ لسنة ۱۹۸۰ خيلال السنة المالية ۱۹۸۱/۱۹۸۱ ای من ۱۹۸۱/۱۹۸۱ عـــد ۲۹۸۱ مستفيدا شهريا بتكاليف بلغت قيمتها ۱۹۲۲مخلال السنة المالية المذكورة ، ومن المنتظر ان يتضاعــف عدد المستفيدين خلال الخمس سنوات المقبلة عـــدة آلاف وبالتالى ستزيد التكاليف المخصمة لهذا الفرض فى مقابل زيادة عدد المستفيدين ،

#### أولا: وتمنح المعاشات الاستثنائية للفئات الآتية :

<sup>(</sup>۱) منح معاشات استثنائية لفئات معينة لاتنطبيق عليها قوانين التأمينات وهم \_ على سبي\_\_\_ل المثال لا الحصر \_ الفئات الآتية :

قدامى المحامين ، قدامى الفنانين ، قدامــــن الصحفيين ، اعضاء مجلس الشعب السابقيــــــن لمصادرة اموالهم ٠٠٠٠٠ الخ ،

ويجوز ان يقدم الطلب من الورثة فىحالىــة وفاة مورثهم ·

ویکون المعاش الاستشنائی لهذه الفئة بحد ادنی ۳۰ جنیه وبحد اقصی ۷۵ جنیه شهریا وذلیك بالشروط الآتیة :

- (أ) ان يكون الطالب (رب الاسرة) غيرخاضع لأى قانون من قوانين التأمينــــات ولا يستحق معاشا •
  - (ب) أن يكون الطالب قد تعدى سن الستيسن وقت تقديم الطلب او غير قادر علي الكسب لعجزه أو مرفه وتثبت عـــدم القدرة على الكسب بقرار مــــن القومسيون الطبى العام او الهيئــة العامة للتأمين العمي وفروعهـــا او طبيب البنك ٠
  - (ج) الا يزيد مجموع دخل الطالب ( مــــن عمل أو أملاك أو معاش نقابـــــى أو خلافه ) والمعاش الاستثنائـــــى عن الحد الاقصى وقدره (٢٥ج) شهريا٠

- (د) ألا يكون من بين أفراد الأسرة أبنيساء يعملون وقادرون على اعالة ذويهسسم ويقيمون في معيشة واحدة ،
- (٢) منح معاشات استثنائية للعاملين السابقيــــن

بالحكومة والقطاع العام (أو ورشتهم):

الذين شملهم نظام التأمين الاجتماعي ولكسن وجدت أسباب قانونية حالت دون استحقاقه لمعاشات (قانونية او استثنائية ) •

ويمنح المعاش الاستثنائي لهذه الفئة بحــد ادنى قدره ١٠ جنيه وبحد اقصى يعادل ٨٨٪ مــن المرتب الاخير او ٤٠ جنيه أيهما اقل بالشــروط الآتية :

- (1) التأكد من عدم حصول الطالب علـــــدة معاش قانونى او استثنائى عن مــــدة خدمته ،
  - (ب)-- ألا يكون مستحقا لمعاش السادات •
- (ج) الا يزيد مجموع الدخل ( من عمصصصل او املاك او معاش نقابى او خلافصصه ) والمعاش الاستثنائي عن الحد الاقصصصي المقرر لهذه الفئة ،

- (د) الا يكون بين افراد الأسرة أبنـــــاء يعملون وقادرون على اعالة ذويهــــم ويقيمون معهم في بيت واحد .
- (٣) منح معاشات استثنائية لمن فاتهم قطارالتأمينات ولم ينتفعوا باحكام القانون رقم ١١٢ لسنسة ١٩٨٠ ولم يستحقوا معساش السادات لعدم توافرالشروط او لتعذر تقديم المستندات اللازمة لربطـــــه وصرفه ، ومن عير العاملين السابقين بالحكومــة او القطاع العام ٠

- (۱) الا يكون الطالب من ضمن العاملي (۱) السابقين بالحكومة او القطاع العام٠
- (ب) ان يكون الطالب قد باغ سن الـ ٦٥ سنسة بعد ١٩٨٠/٧/١
- - (د) ورثة من توفى بعد ١٩٨٠/٧/١
- (ه) ورثة من توفى قبل ١٩٨٠/٧/١ وتعسسدر عليهم تقديم المستندات ( كلهسسسا او بعضها ) المطلوبة لصرف معسسساش السادات ٠

- (و) المطلقات من البنات اللاتى حرمن مــــن معاش السادات •
- (ز) الا يكون للطالب دخل يعادل نصيبه فيين معاش السادات •

#### ثانيا: منح الاعانات الموقوتة :

تمنح الاعانات الموقوتة للفئات الاتية:

(۱) أصحاب المعاشات الفئيلة من العامليـــــن السابقين بالحكومة او القطاع العـــــام والخاص وأصحاب الدخول الفئيلة ممــــن يعولون اسرة كثيرة العدد او لهــــــم أولاد بمراحل التعليم المختلفة .

وتقدر الاعانة حسب ظروف كل اسرة مابيسن ١٠ ج ، ٢٠ ج شهريا ولمدة سنة او اكثسسر قابلة للتجديد زيادة او نقصا حسب مايطسرا على الأسرة من تغييرات ٠

(٢) اصحاب المعاشات والدخول الفئيلة ( التسمى تقل عن ٥٠ ج شهريا ) المرضى بأمراض مزمنة تحتاج الى علاج طويل ومستمر مما يفسموق امكانياتهم المادية ٠

وتقدر الاعانة في حدود تكلفة العــــلاج بحد اقصى قدره ١٠ ج مع مراعاة الظـــروف

الاجتماعية للأسرة ولمدة سنة او اكثر اوالمدة اللازمة للعلاج التي يحددها التقرير الطبي .

(٣) طلبة الجامعات والمعاهد العليا ، ومراحل التعليم الاخرى الذين لا عائل لهم وليس لهم مورد رزق او دخل ·

وتحدد الاعانة فى حدود ١٥ جنيه للطالسب الجامعى او المعاهد العليا ، ١٠ج للطالسب فى المرحلة المتوسطة و ٥ ج لطالب المرحلة الاعدادية والابتدائية ٠

وتحدد هذه الاعانة سنويا بشرط ان يقدم الطالب شهادة بنجاحه من الكلية اوالمعهد او المدرسة الملتحق بها الا اذا كانــــت هناك ظروف خارجة عن ارادته كانت سببا فــى رسوبه وتقبلها اللجنة ٠

(٤) الاسر التى تواجه ظروفا طارئة غير عادية من شأنها ان تؤثر على دخل الاسرة كأن يهاجـــر الزوج وتنقطع اخباره -

وبذلك يكون البنك قد ساهم بالفعل فى كفالـــــة العدالة الاجتماعية التى تقوم على اشباع الحاجـــات الأساسية للمواطنين من التكافل الاجتماعى فى ظـــــل الدين الاسلامي الحنيف ٠

#### ( 10YY )

#### محتويات ورقة العمسل

#### مقدمــــة

أولا : دور بنك ناص الاجتماعي في احياء فريفة الزكاة •

شانيا: القروض الاجتماعية وأغراضها •

ثالثا: المعاشات الاستثنائية •

رابعا: الاعانات الموقوتــــة ٠

•

المسكيني المضريبي لفريضة نركان الأموال ... د. ماي عيد المون قابل د. بهاي عيد المون قابل د. بهاي عيد فاعي

## المتكيف الضريج لفريضة نركاة الأموال ..

د . سامی عبدالرحمن قابل ـ د . سامی تجدیی دفیاعی

#### طبيعة المشكلة والغرض من البحث:

تمثل زكاة الأموال أحد اركان الاسلام الخمسة ، فهى ركنسسه المالى الركين ، اذ أنها تشكل موردا هاما من الموارد الماليسسة في الدولة الاسلامية ، ومن أجل ذلك حفظها الله جل وعلا بعنايتسسف في قرآنه الكريم ، وتناولها الرسول الكريم بالتفصيل والتحليسسل في أحاديثه وسنته العملية ، كما طبقها الصحابة والتابعون والسلف الصالح خير تطبيق ،

والمتأمل في الكتابات الاسلامية يجد وفرة في الدراسسسات الفقهية التي تناولت موضوع زكاة الأموال ، ويجد أن غالبيتهسسا وفعت في ثوب فقهي يمعب على الدارس العادل ارتداؤه واستيعابسه ، كما أن أكثرية هذه المؤلفات الفقهية لم تعالج بأسلوب حديسبست ما طرأ على المرح الاقتمادي والبنيان المالي والتجاري والصناعسي من شاكل مستحدثة وظروف طارئة ، ومن هنا كانت الحاجة السسسي

<sup>(</sup>x) ده سامی عبد الرحمن عبد العظیم قابل ـ كلیة التجارة جامعــة المنصورة ه

د ، سامى نجدى محمد رفاعى ـ كلية التجارة جامعة المنصورة •

كما أنه نظرا لأن بعض المتألين على الله سبحانه وتعالــــى يقررون أن زكاة المال لم يعد لها موضع في ظل النظم الفريبيـــة الحديثة ومن ذلك قول أحدهم " وأراني بغير تردد أنكر مذهب أكثــر فقها المسلمين ـ ان صح ظنى في هذا الشأن ـ مقررا أن الزكـــاة قد صار يقال لها " فرائب " وأن انكار المسلم للفرائب قد صــار بمثابة انكار لأحد أركان الاسلام ، ولا يشفع له في ذلك أن حكومــات المسلمين كانت من الغفلة بحيث وفحت للزكاة اسما مستوردا مـــن أوروبا هو اسم الفرائب ، وأنها ـ هذه الحكومات هي التي أدخلـــت ألبلبلة في فمائر المسلمين حين صاروا يرون حسنا ماليس بحســن (١) فانه قد أصبح لزاما علينا أن نكشف النقاب عن أن الفرائب ليســـت مرادفا للزكاة ولا بديلا عنها وان اتفقت معها في بعض الأوجه فهـــي مرادفا للزكاة ولا بديلا عنها وان اتفقت معها في بعض الأوجه فهـــي

كما أنه قد يدى البعض أن نظام الزكاة لايمكن تطبيقة فــــى هذا العصر لاختلاف أنواع الأموال وأشكالها وظهور صور جديدة لها لــم تكن موجودة يععب تقرير مدى خضوعها للزكاة وكيفية حـــــــاب وعائها ، ولذلك فاننا نريد هنا أن نكشف النقاب عن أن الزكـــاة ــكفريبة مالية ـ قد تضمنت الكثير من مبادى المحاسبة الفريبيــة التى يمكن الاسترشاد بها فى قياس وحساب وعاء الزكاة أيا كانـــت صورة الأموال الموجودة ما دام أنه ينطبق عليها مجموعة الشـــروط العامة التى تتوافر فى الأموال الخافعة للزكاة .

<sup>(</sup>۱) نقلا عن(أ) يوسف كمال ـ الزكاة والتآمين ـ مجلة الاقتصــاد الاسلامي ـ بنك دبي ـ العدد ١٤ ـ محرم ١٤٠٣ هـ ـ ص ٣٧٠٠

وبنا على ذلك فقد جا عنوان هذا البحث " التكييف الفريبى لفريفة زكاة المال " لتكشف لنا عن تلك المبادى التى يمكسن استنباطها من نظام زكاة المال هذا بالاضافة الى كشف النقساب عن علاقة نظام زكاة المال بالنظم الفريبية المعاصرة مع استنباط بعض المبادى الأساسية في الجباية الفريبية من نظام الزكاة .

وأسلوبنا في هذا البحث هو الأسلوب الاستنباطي ، حيث سنقسوم باستنباط المبادئ والقواعد والأصول والمفاهيم الفريبيسية لزكاة الأموال من واقع أحكام هذه الزكاة كما وردت في كتسب الفقه العتيقة والحديثة ، وننبه في بداية هذا البحث السب أن دراسة وتكييف الزكاة من النواحي الفريبية لا تنفك ولاتنفسم عن دراسة الزكاة من الناحية الفقهية ، ذلك أن الأولى ان هسي إلارج الصدي للثانية ، ومن ثم فاننا سنشير في ايجاز السبي بعض النواحي الفقهية المتعلقة بهذه الفريفة والتي تتعلست بأغراض البحث ، أما عن المشاكل المتعلقة بالمحاسبة عن ركساة الأنواع المختلفة من الأموال فلا يتسع المجال لتناولها وسنحيسل القاري في شأنها الى كتب الفقه وغيرها ممن تناول هسسدا الموضوع ،

ووفاء بأغراض هذا البحث فقد ارتأينا تناوله فى المبحثيسين التاليين :

المبحث الأول:

نطاق الخفوع العام لزكاة الأموال :

# المطلب الأول:

زكاة الأموال كأحد الموارد المالية في الدولة الاسلامية •

المطلب الثاني:

الأشخاص الخاضعون لركاة الأموال •

المطلب الثالث:

الشروط العامة الواجب توافرها في وعاء زكاة الأموال •

المطلب الرابع:

الاعضاءات من زكاة الأموال •

المبحث الشانــــى :

موازنة بين نظامى الزكاة والضرائب

المطلب الأول:

بطلان الادعاء بأن الزكاة والضريبة صنوان •

المطلب الثاني:

المبادئ الفريبية التى يمكن استنباطها من نظام زكــــاة المال •

المطلب الثالث:

الهيكل المقترح لتطبيق نظام الزكاة والضرائب في العصر الحاضر،

خلاصة البحث ونتبائجه •

مراجع البحث •

# المبحث الأول

# نطاق الخفوع العام لزكاة الأمسسوال

لزكاة الأموال نطاق للخضوع شأنها فى ذلك شأن الضريبية، الا أنه يمكننا أن نمايز بين نطاقين للخضوع بالنسبة لركياة الأموال ، أولهما نطاق عام للخضوع يحدد اطار ونطاق الخضيوع على مستوى كافة أنواع الزكوات ، اذ أن هذا النطاق العيام نطاق شامل ينطبق على أية زكاة من زكوات الأموال ، وأخرهميا نطاق خاص للخضوع ، وهذا النطاق الخاص يختلف من زكاة لأخيرى ، ومن مجموعة متجانسة من الزكوات الى مجموعة أخرى ،

ولما كنا لن نتعرض للمحاسبة عن زكوات الفروع المختلفسة للأموال فاننا سنكتفى بدراسة النطاق العام للخضوع بالنسبسسة لزكاة المال والذى ينطبق على كافة أنواع الزكوات وذلك فسسى مجموعة المطالب التالية •

تقع الموارد المالية للدولة الاسلامية على عدة أنواع هي:

## : الفيـــى، (۱)

وهى ما حصل عليه المسلمون من الكفار صلحا ومن غير قتــــال وتحكمه آية الفيى ، وهو قوله تعالى " ما أفا الله علــــى رسوله من أهل القرى فلله وللرسول ولذى القربى واليتامــــى والمساكين وابن السبيل كى لايكون دولة بين الاغنيا المنكم (١) "

## (٢) السغنيمسة :

وهى أسلاب الحرب ـ كالأسلحة والأطعمة والحلى وغيرها ـ التـــــى يحمل عليها المسلمون فى حرب مع الكفار، وتحكمها آية الغنيمة، وهى قوله جل شأنه ، أو اعلموا انما غنمتم من شىء فان لله خمسه وللرسول ولذى القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل (٢)!

# (٣) الخـــراج:

وهو ما تعلق بالأراض المفتوحة التى حصلت عليها جيوش المسلميسن في حربها مع الكفار ، فهذه الأراضي تكون مملوكة ملكية جماعيسة للأمة الاسلامية ، وما بقاؤها في آيدي وافعى اليد عليها الا مسن قبيل الانتفاع في نظير الخراج (٣).

<sup>(</sup>١) سورة الحشر ـ الآية ٧٠

<sup>(</sup>۲) سورة الأنفال ـ الآية ٤١ .

<sup>(</sup>٣) د محمد شوقی الفنجری ـ الاسلام والضمان الاجتماعی ـ دارثقیسف للنشر والتآلیف ـ السعودیة ـ ۱۹۸۰ ـ ص ٧٣ ٠

# (٤) العشـــور:

وهى فريبة جمركية يؤديها المسلم والذمى على السواء عمد. ..ا يدخل الدولة الاسلامية ويخرج منها من السلم والبضائع .

# (ه) الجزيـــة :

وهى ضريبة تفرض على أموال أهل الكتاب فى مقابل الزكــــاة المفروضة على أموال المسلمين ·

# (٦) الركاة (الصدقة):

وهى حق مالى مقرر فى أموال الأغنياء ليرد على الفقراء وسائسر المستحقين ، ويقال للزكاة صدقة كما ورد فى قوله تعالىدى " خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها (١) " والمدقة أعم وأشمل من الزكاة ، فالأولى تقع على نوعين هما :

#### (أ) صدقة تطوعيــة :

أى صدقة غير الزامية يخرجها المسلم بمحض اختيــــاره ولا يقاتل على منعها ، وانما يثاب على فعلها ولا يعاقب على تركها .

# (ب) صدقة واجبـــة:

أى صدقة الزامية يشاب المسلم على فعلها ويؤثم على و تركها ويقاتل على منعها ، فهى فريضة مالية لهـــــا مصارف مخصومة وحددها الشرع وفصلها ووضع قواعدها .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة ـ الآية ١٠٣ ٠

ويطلق على الصدقة الواجبة اسم الزكاة ، وثمة نوعـــان من الزكاة هما :

## (أ) زكاة الأبـــدان:

وهى صدقة الفطر ، فهى حق مالى مقرر مفروض فى الأمسوال الا أنه يخرج عن الأبدان ، اذ يرتبط زيادة ونقصانا بعدد الرؤوس ( الأبدان ) التى يلزم المسلم بالنفق عليها ، وهى تشبه ضريبة الرؤوس فى النظم الضريبية وتتجلى أهميتها فى أنها وسيلة للتكافل الاجتماع كما أن صوم رمضان معلق بين السماء والأرض لا يرف الفطر ، الا بزكاة ( صدقة ) الفطر ،

# (ب) ركاة الأمـــوال:

وهي فريفة مالية مقررة في أموال الأغنياء لترد على الفقراء وسائر مستحقيها ، وهي تجب في الأمسسوال النامية باختلاف أنواعها وتجب على المسلم بصرف النظسر عما يعوله من رؤوس وأبدان ، فهي اذن ترتبط بما لسدى المسلم من أموال وليس بعدد الذين يعولهم ويلتسسرم بالانفاق عليهم وعلى ذلك فان زكاة الأموال تعد أحسسد الموارد المالية في الدولة الاسلامية .

وزكاة الأموال هذه هى بيت القصيد فى هذا البحث ، فهسى التى نبحث عن تكييفها المحاسبى والضريبى ، والتسسسى نستنبط مبادئها وقواعدها المحاسبية والضريبية .

# المطلب الثانسسي

## الأشخاص الخاضعون لزكاة الأمسسوال

أجمع الفقهاء على أن الركاة ( ركاة الأموال ) تجب على المسلم البالغ العاقل الحر المالك لنصابها الذى توافرت فيه الى في البنصاب شروط الخفوع لها ، فلقد اتفق المسلمون فيل كافة العصور والأزمان على أن الزكاة فريفة مالية لاتجب على غيس المسلم ، ومن ثم لايطالب بها كافر ولا أحد من أهل الكتلسساب والذمة من نصارى ويهود ، ذلك لأنها ركن من أركان الاسلام ، فملن اعتنقه خفع لها ومن لم يعتنقه لم يلتزم بها .

ان سماحة الاسلام فى معاملة غير المسلمين واحترام عقائدهـــم أبت أن تفرض عليهم فريبة لها صبغة دينية واضحة ، اذ أنهــــا تعد شعيرة من شعائره الكبرى وعباداته الأربع وركنا من أركانــه الخمسة ، فغير المسلمين يمكن أن تفرض عليهم فريبة تعــــادل الزكاة تحت مسمى آخر غير الزكاة ان هم آنفوا اسم الزكاة (1).

وذهب جمهور الفقها عن الصحابة والتابعين وغيرهم من السلف الصالح ، الى أن الزكاة تجب فى مال المجنون حتى يعقـــل ، وهى ولا شك واجبة بعد البلوغ وتمام العقل ، ولقد استندوا فــى ذلك الى قول رسول الله صلوات الله عليه وسلم " اتجروا فــى أموال اليتامى لاتأكلها الزكاة (١\*) . اذ يفهم من هذا الحديـــث أن الزكاة واجبة فى مال اليتيم يخرجها وليه ووصيه ، فمـــال الصبى والمجنون تجب فيه الزكاة لانها حق يتعلق بالمال فـــــلا

<sup>(</sup>۱) د و يوسف القرضاوي ـ فقه الزكاة ـ مؤسسة الرسالة ـ بيـروت ۱۹۸۱ ، ص ۹۰ ـ ۱۱۹ •

يسقط بالمفر او الجنون ٠

## المطلب الثالسيث

الشروط العامة الواجب توافرهــــا في وعاء زكاة الأمــــوال

الوعاء هو المصدر الذي يؤخذ منه الزكاة ، أو بعبارة أخسري هو المادة الخافعة للزكاة ، فوعاء زكاة الأموال هو الأمسوال، أي أن مصدر الزكاة هو المال ، فهي تجب في الأموال وتؤخذ منها ، أي أن الأموال في الفكر الاسلامي هي المادة الخافعة لزكاة الأموال وذلك مصداقا لقول الله تعالى " خذ من أموالهم صدقة تظهرهسسم وتزكيهم بها (۱) موقوله جل شأنه " وفي أموالهم حق للسائسسل

ويتناول الباحث هذا المطلب على متن النقاط التالية :

أولا : ماهية الأموال في الفكرالاسلامي •

شانيا : الشروط العامة الواجب توافرها في الأموال الخاضه ......ة للزكاة •

ثالثا: وعاء زكاة الأموال بين التضييق والتوسيع •

وفيما يلى دراسة تحليلية لهذه النقاط :

<sup>(</sup>۱) سورة التوبة ـ الآية ١٠٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات ـ الأية ١٩٠

## أولا : ماهية الأموال في الفكر الاسلام..... :

المال يشمل كل ما يرغب الناس فى اقتنائه وامتلاك المن الأشياء من الأشياء ، فالمال هو ما يمتلك من جميع الأشي كالثمار والزرع والغنم والابل والذهب والفضة وغيرها ، أما المال كمصطلح شرعى فقد ذهب الفقهاء فى تعريف وتحديد مفهومه الى مذهبين هما (١):

# المذهب الأول (٢):

ويرى انصاره ان المال هو كل ما يمكن حيازته و الانتفاع به على وجه معتاد ، وعلى ذلك لايكون الشيء مالا الا اذا توافر فيه شرطان متلازمان هما :

- (أ) أن يكون في الامكان حيارته ٠
- (ب) أن يكون في الامكان الانتفاع به بمورة معتادة .

ويستفاد مما خلا أن ما يمكن حيازته والانتفاع بــــه بشكل معتاد يعد مالا ، كالسمك والطير، أما ما لا يمكن حيازته فلا يعد مالا ولو أمكن الانتفاع به ، وذلك كفوا الشمس وحرارتها ، كذلك لا يعد مالا ما لا يمكن الانتفاع به على وجه معتاد ولو أمكن احرازه فعلا ، وذلــــــك كحفنة تراب وقطرة ما ، .

<sup>(</sup>۱) د يوسف القرضاوي ـ المرجع السابق ـ ص ١٢٤ ـ ١٢٥ ٠

<sup>(</sup>٢) وهو رأى فقها الحنفية ٠

ونخلص من ذلك الى أنه وفقا لهذا الرأى أن المال لايكون الا شيئا ماديا ملموسا ، كالسلع والأشياء والأعيان ، اما منافع الأعيان فانها لاتعد مالا لعدم امكانية حيازتها،

# المذهب الثانييين: (١)

ويرتئى أصحابه أنه ليس شرطا فى المال امكان احسسرازه بنفسه ، وانما يكفى امكان حيازة أمله ومعدره وعلسى ذلك فان المال يشمل كلا من الأعيان ( الأشياء الماديسة) ومنافع الأعيان ، لأن المنافع تحاز بحيازة معادرهسسا ومحالها .

ويرى الباحث أنه وفقا للرآى الثانى تعد شهرة المحلل وحقوق الاختراع والعلامات التجارية وحقوق المؤلفيلين وكافة الأمول المعنوية في أية منشأة ، كل هذا يعلما مالا على خلاف المذهب الأول .

كما نرى أنه يمكن الاستئناس بهذين المذهبين فـــــــم التكييف المحاسبي والفريبي للزكاة ، بحيث يتـــــم تطبيق قواعد الزكاة عليها ، وأن كان يعفي الفقها (٢)

<sup>(</sup>١) ذهب اليه فقهاء الشافعية والمالكية والحنابلة ،

<sup>(</sup>٢) (١) المرجع السابق ـ ص ١٢٥ ـ ١٢٦ -

<sup>(</sup>ب) الفقية / الزين بن نجيم ـ البحر الرائق شرح كنـــــز السحقائق الجزء الثانى ـ بدون ناشر ـ بدون تاريسخ ـ ص ٢١٧ ( متوفى عام ٩٧٠ هـ ) ٠

يرى أن المفهوم الأول هو الذي تنطبق عليه قواعــــد النكاة ، باعتبار أن الأعيان ، لا المنافع ــ هي التــي يمكن أن تؤخذ وتجبى وتوفع في بيت المال وتوزع علـــي المستحقين ، وباعتبار أن الزكاة لاتتأدى الا بتمليــك عين متقومة والمنفعة ليست عينا متقومة .

#### ثانيا : الشروط العامة الواجب توافرها في الأموال الخاضعة للزكاة

لا يخفع للزكاة كل مال ، فالزكاة لا تجب في كل مال، وانما لا بد من توافر كوكبة من الشروط في الأموال المكونية لوعاء الزكاة وذلك حتى تخفع للزكاة ، وهذه الشروط هي شروط عامة بمعنى انه يجب توافرها في أي ميليال حتى يخفع للزكاة ، بحيث اذا لم يتوافر بعضها أو كلها لم يخفع المال للزكاة ، وهذه الشروط العامة هي التي تحدد نطاق الخفوع العام ، والي جانب هذه الشيروط العامة توجد شروط خاصة يجب توافرها في مجموعة ميلاكاة ، وهذه الشروط الخاصة هي التي تشكل نطاق الخفوع الخاص ، بل وقد توجد شيروط الناهمة الخفوع الخاص ، بل وقد توجد شيروط الخاضة المنافري أكثر خصوصية ترتبط بنوع معين من الأموال الخاضعة وذليك للزكاة وهي تشكل نطاق الخضوع الخضوع الأكثر خصوصية ، وذليك

والشروط العامة الواجب توافرها في الأموال الخافهــــة للذكاة هي<sup>(۱)</sup>:

<sup>(</sup>۱) د عوسف القرضاوى - المرجع السابق - ص ۱۲۷ - ۱٤٨٠

#### (١) أن يكون المال مملوكا للمكلف ملكية تامة لا ناقعة :

يشترط فى المال الخافع للزكاة أن يكون ملكا تنامسال للمكلف، فالزكاة هى تمليك المال للمستحقين له ، ولايعدر التمليك الا عن مالك وملكية الانسان التامة للمال تعنسى أن يكون حائزا له متعرفا فيه مختصا به ، أى أن يكسون المال فى يده وحيازته بحيث يختص به وحده ويكون أحسسق بالانتفاع به من غيره ، أى يكون غيره محجوزا عن التصرف فيه وانما له وحده الحق فى استعماله والافادة منسسه بجميع الفوائد المشروعة.

ويعبر فريق من الفقها المراع الشرط بشرط التمكيين الله المراع المراع المراع المراع السمكن فعليا أم حكميا الا يشترط في المسال أن يكون متمكنا منه فعلا بحيث يكون في يد مالكا عارفيا لموضعه غير ممنوع عنه ، أو في يد غيره باذن مالكه ، كما يشترط الذا لم يكن هناك تمكن فعلي أن يكسون المال في حكم المتمكن منه بحيث يكون مرجوا غيال من وجدانه ، أو مفعوبا ولم ييأس من رده اليسلمين أو مودعا عند وديع جاحد وللمالك عليه بينة يرجلسين الحصول على ماله بها (٢).

<sup>(</sup>١) هم فقها الزيدية ٠

<sup>(</sup>٢) الفقيه / أبو الحسن عبد الله بن مفتاح ـ شرح الأزهار ـ الجــز٬ الأول ـ مطبعة شركة التمدن ـ القاهرة ـ ١٣٢٢ ه ص ٤٥٢ ـ ٤٥٣ ، (متوفى عام ٨٧٧ ه)

مما سبق يمكن القول بأن الأموال التالية لاتخفع للزكياة لعدم توافر شرط التمكن ( الملكية التامة ) :

## (۱) المالاالذي ليس له مالك معيـــن :

فأى مال ليس له مالك معين لايخفع للركاة ومثال ذلـــك الأموال المعلوكة ملكية عامة وأموال الحكومة المجموعـة من الزكوات والفرائب وغيرها فهذه وتلك ملك جميع الأمــة وليس لها مالك معين ، من أجل ذلك قال بعض الفقها أ (١) "لا تجب الزكاة في مال فيي ولا في خمس غنيمة لأنه يرجـــع الى المرف في مصالح المسلمين " ،

#### (٢) المال الفبيست ( الحرام ) :

فالمال الحرام لايخفع للزكاة لأنه لسيس ملكا لمن هو فسسى يده وانما هو ملك لمن أخذ منه حراما ، فهو مال حيسسر بطريق خبيث كالرشوة والسرقة والغصب والتزوير والفسسش والاحتكار والربا وسائر أكل أموال الناس بالباطل والمرالا يعد من الوجهة الشرعية ما غنيا بالمال الحرام وان بلغ القناطير المقنطرة وطالت مدته في يده ، فالمال الحسرام لا يملك ولايطيب لأخذه ولا لورثته ،

<sup>(</sup>۱) الفقيه / مصطفى السيوطى الرحباني مطالب أولى النهى شرح غاية المنتهى ـ الجزّ الثانى ـ المكتب الاسلامي ـ دمشق ـ ۱۳۸۰ ه ص ۱٦ ( متوفى عام ١٣٤٣ هـ )

فلقد ورد عن رسول الله على الله عليه وسلم قولـــــه "لايقبل الله الصدقة من غلول (٢\*)"، والفلول هو المــال الذى غله صاحبه وأخذه من المال العام كمال الفنيمـــة، من أجل ذلك رأى بعض الفقها وانه لو بلغ الخبيث مــــن المال نصابا لاتلزمه الزكاة و

## (٣) المال الموقوف على جهة عامـــة:

فمن الراجع أنه لايخفع للركاة المال \_ أرضا كان أم غير ذلك \_ الموقوف على جهة عامة ، كالمساجد والفقــــراء واليتامى والجمعيات الخيرية ، أما المال الموقوف علــى معين \_ فردا كان أم جماعة \_ فيخفع للزكاة ، ومتـــال ذلك أن يوقف شخص ماله على ابنه أو ذريته أو على جماعة من الأشخاص .

#### (٤) مدخرات الموظفين الموهوبة لهم من جهات عملهم :

فما يكون للموظفين مبالغ نقدية ـ فى صورة مكافــــات مستحقة لهم أو مدخرات مرصودة لحسابهم ـ لدى جهـــات عملهم ـ حكومات كانت أم مؤسسات أخرى ـ لاتخفع للزكــاة اذا لم تكن ملكا تاما لهم كما فى حالة كونها منحـــة وهبة من الدولة أو المؤسسة لأنه لا يتم تملكها الابالقبض

أما اذا كانت هذه المكافآت والمدخرات حقا للموظـــف لا تملك الدولة أو المؤسسة أن تلغيه ، ويستطيـــع أن يصرفها اذا أراد ، فالراجح أنها تخفع للزكاة لأنهـــا في حكم الملك التام .

#### (٥) الديون المعدومة المحصلة :

فالراجح أن الديون المعدومة المحصلة لاتخفع للزكاة اطلاقا ، سواء لسنة واحدة أم لما مضى من السنين ، ونحن نرجـــح هذا الرأى من بين الآراء التالية التى ذكرت فيمايتعلــق بتزكية الدين :

## الرأى الأول:

ويرى أنصاره خضوع كافة الديون للزكاة ، بحيث تكون على الدائن باعتباره المالك الحقيقى للمال .

#### الرأى الثاني:

ويرى أتباعه خضوع كافة الديون للزكاة ، بحيث تكون عليى المدين باعتباره المتصرف فى المال والمنتفع به فعيلا ، ويرى بعض الفقهاء (١) انها تجب على المدين على وجييه الخصوص اذا كان مماطلا وذلك عقابا له .

#### الرأى الثالث:

ويرى أصحابه عدم خضوع كافة الديون للزكاة اطلاقا ،ومسن شم لايكلف بها الدائن ولا المدين ولاغيرهما ، وذلسك لأن ملك كل منهما غير تام ، فالمال الذى بيد المدين ليسله

<sup>(</sup>۱) الامام / أبو عبيد القاسم بن سلام ـ الأموال ـ مكتبة الكليـات الأزهرية القاهرة ـ ١٩٦٨ ـ ص ٤٣٢ ( متوفى عام ٤٣٢ه ) ٠

ويده عليه ليست يد ملك وانما يد تعرف وانتفاع ،والمسال على ملك صاحبه الدائن وان كان ليس فى يده ، وأمسسسا الدائن فالمال ليس فى حوزته حقيقة ، وانما غيره هسسس الذى ينتفع به ويتعرف فيه ، ومن ثم فملك الدائسسسس له ليس تاما ، والى ذلك ذهب بعض الفقها ء (۱) وهسسسسوراى الظاهرية وعلى رأسهم الامام ابن حزم ،

## الرأى الرابسع:

ويرى أربابه تصنيف الديون الى نوعين هما (٢):

## (۱) ديون جيــدة :

وهى الديون المرجوة الأدائ، فتحصيلها مؤكد ، كـــان تكون على هلى المرجوة الأدائ، مقر بها ، أو على جاحد ولكـــان توجد عليه بينة قاطعة ، وتخفع هذه الديون الجيــدة للزكاة طوال فترة الدين بالكامل ، ويقع عب افراجها على الدائن ، بحيث يؤدى زكاتها مع ماله الـحافر في كـل حول يحول ، باعتبار أن الديون الجيدة بمنزلة ما فـــى يده وبيته ،

<sup>(</sup>۱) الفقيه / ابو محمد بن حزم الأندلسى ـ المحلى ـ الجزء الثانى مطبعة المنيرية ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ـ ص ۱۰۱ ( متوقـــى عام٢٤٥هـ)٠

<sup>(</sup>ب) الفقيه / محمد الكاساتى ـ بدائع المنائع فى ترتيــب الشرائع ـ الجزء الشانى ـ شركة المطبوعات العلمبــة القاهرة ـ ١٣٢٧ه ص ٩ ( متوفى عام ٨٨٥ هـ ) ٠

# (ب) ديون معدومـــة :

وهى الديون غير المرجو أخذها ، فهى ديون مجحودة وميئوس منها ، فحكمها حكم المال الضمار وهو المال غير المقدور الانتفاع به ، ومن أمثلتها الديون التى تكون على معسر لايرجى يساره أو التى تكون على جاحد ولا بينة عليليم وفيما يتعلق بخضوع هذه الديون المعدومة للزكاة ظهرت المذاهب التالية :

## المذهب الأول:

لا تخفع للزكاة الا اذا قبضت ، وحينئذ تزكى عن فتــــرة الدين كاملة ، أى تؤدى زكاتها ـ عند قبضها ـ لمــــا مفى من السنين وهى عند المدين ويقع عبه زكاتها علــــى الدائن حين استلامها (قبضها) .

#### المذهب الثانى :

لا تخفع للزكاة الا اذا قبضت ، وحينئذ يزكيها الدائست عن سنة واحدة وليس عن مدة الدين كاملة ، أى أنهاتخضع لعام واحد ولا تخفع لما مض من السنين وهي عند المدين.

#### المذهب الثالث:

لا تخضع للزكاة اطلاقا اذا قبضت ، فلا زكاة تجب فيهسا، لا لسنة واحدة ولا لما مضى من السنين ( مدة الديسسن الكاملة ) ، وانما يبدأ صاحبها بها حولا جديدا مسسن تاريخ قبضها ، وذلك باعتبار أنها في حكم المسسسال الضمار الذي لايقدر مالكه على الانتفاع به وتنميته ،

ونحن نرجح الرأى الرابع والمذهب الثالث منه ، على اعتبـــار أن الديون الجيدة ( مرجوة الأداء ) تخفع للزكاة سنويا مـــع ما يكون لدى صاحبها من أموال أخرى ، أما الديون المعدومــة فلا تخفع للزكاة لأنه ميئوس منها ، كما لاتخفع للزكاة اطــلاقا ولو تم تحصيلها وقبضها باعتبار أنها في حكم المال الضمار.

#### ثانيا:أن يكون المال نماء أو ناميا بالفعل أو قابلا للنماء :

يشترط فى المال الخافع للزكاة ، أن يكون نما ً فى ذات المسار والنما ً لغة هو الزيادة والفضل ، ومثال ذلك الزروع والثمار وعسل النحل ومنتجات الألبان فهذه تمثل نما ً فى ذاتها ، وعلى ذلك فان ما يطرأ على المال من فضل وزيادة يخفع للزكاة .

فان لم يكن المال الخافع للزكاة نماء في نفسه اشترط أن يكون هذا المال ناميا فعلا أو قابلا للنماء،ونماء المال يعنـــــى أن يكون من شأن المال أن يدر على صاحبه ربحا ودخلا وغلـــة وايرادا جديدا متكررا ، وعلى ذلك لايخفع للزكاة الا المـــال النامي .

ويقع النماء على صنفين هما (١).

<sup>(</sup>۱) (۱) الفقيه / محمد بن الهمام ـ فتح القدير ـ الجـــــرَّ الاول ـ مطبعة معطفى محمد ـ القاهرة ـ بدون تاريــــخ - ص ۶۸۲ متوفى عام ۸٦۱ ه.) ٠

<sup>(</sup>ب) الفقية / محمد امين ( ابن عابدين ) - رد المختــــار على الدر المختار - الجزء الثاني - طبعة استانبـــول بدون تاريخ - ص ۷ ( متوفى عام ۱۲۵۲ ه ) .

# (۱) نما ٔ حقیقی (فعلی ):

ويعنى أن يكون من شأن المال أن ينمو فعلا نموا الهيــا دون تدخل من أحد ، فالنماء الحقيقى يكون ناتجاعن سنــن الله الكونية حكما فى نماء الأنعام بالتوالد والتناســل والدر ( اللبن ) وتربية اللحم حكما يكون ناتجا عــن ممارسة ما يجلب الزيادة ، كما فى ممارسة التجارةوغيرها، ويترتب على النماء الحقيقى اذن زيادة فعلية تطرأ علــى المال .

## (ب) نما ٔ تقدیری (حکمی ) :

ويعنى أن يكون من شأن المال امكانية انمائه وزيادتــه الا أن صاحبه تكاسل عن تنميته ، فأعتبر مالا ناميـــا حكما ( تقديرا ) على الرغم من تقاعس صاحبه عن تنميتـه وتثميره فعلا ، ومثال ذلك النقود فهى أن تم تشفيلهــا ودورانها أصبحت مالا ناميا بالفعل ، أما اذا ظلت عاطلــة دون تقليب وتحريك اعتبرت مالا ناميا حكما وخضعت فــــى كلتا الحالتين للزكاة ،

ويه وي ما خلا أنه يشترط لخفوع المال للزكاة أن يكون نمساء في ذاته أو يكون من شأنه أن ينمو ويغل ايرادا ودخلا بقطيع النظر عما اذا كان صاحبه ينميه بالفعل أم لا ، فحقيقيون ( فعلية ) النماء غير مشروطة وحدها ، وانما يشترط كليون المال قابلا للاستنماء وفي هذا مدعاة لحفز أرباب الأموال السي تنميتها بالفعل والا تناقمت تدريجيا مع كر السنين وتواليسي

وتتجلى حكمة اشتراط النماء في المال الخاضع للزكاة في المال الفاضع للزكاة في المال الشرط يمكن المكلف من المساهمة في مواساة الفقيراء على وجه لايسير هو فقيرا ، أي بحيث لا يزداد عدد الفقيراء واحدا وبحيث لايظل عدد الفقراء كما هو ، وهذا لايتحقق الا اذا كان المال الخاضع للزكاة ناميا بالفعل أوبالقوة ( بالامكيان والقابلية ) فالمكلف يعطى من فضل ماله قليلا من كثير، وبذليك يتحقق قول رسول الله صلوات الله عليه وسلم " ما نقص ميال من صدقة (٣٣)"، وذلك لأن الجزء القليل الواجب من مال كثير نام مغل لاينقعه أبدا ، أما اخضاع المال الذي لانماء له أسيلل للزكاة فانه يؤدي الى افقار المكلف مع تعاقب السنوات خاصة مع استمرارية الانفاق منه ، من أجل ذلك اتفق جمهور الفقيهاء على أن العلة في خضوع الأموال للزكاة هي نماؤها فعييليا المناء أو قابليتها للنماء أو كونها نماء في ذاتها .

وتأسيسا على ما تقدم فان الأموال التالية لاتخفع للزكــــاة لانتفاء شرط النماء عنها :

# (١) الأموال المقتناه للاستخدام الشخصى :

فالزكاة تجب فى الأموال النامية ، أما الأموال المعسدة للانتفاع والاستعمال الشخص وأموال القنية التى تشتسرى بقعد الاستخدام الشخص لايقمد اعادة بيعها ، فكل هسده الأموال لاتخفع للزكاة ، لأنها ليست مرصدا للنماء،فهسسى ليست مالا ناميا بالفعل ولا بالقابلية ومن هذه الأمسسوال دواب الركوب ودور السكن وآلات المحترفين وأشسسسات المنزل ،

## (٢) الأموال المعجوز عن تنميتها :

يرد العجز عن تنمية المال الى جهاين هما :

(1) عجز من جهة رب المال نفسه :

ويخفع المال المعجوز عن تنميته من هذه الجهـــــة للزكاة بغض النظر عن سبب هذا العجز اذ يفتـــرض فى المسلم اتخاذ كل وسيلة مشروعة وعمل الحيلــــة لتثمير ماله اما بنفسه أو بمشاركة غيره أو عــــن طريق وكيله ونائبه ٠

## (ب) عجز من جهة المال ذاتــه :

ومن أمثلة الأموال المعجوز عن تنميتها من هــــده الجهة مايلي :

- .. المال المغصوب الذي لابينة على غاصبه ٠
  - -- الدين الذي لا يرجى وفاؤه ·
- المال المدفون الذي نسى مكانه أو ضل صاحبه عنه ٠
  - .. المال الذي ضاع أو سقط من صاحبه •

- المال الضمار وهو المال المختفى المتغيب ال---نى لا يرجى ويشمل كل مال غير مقدور الانتفاع به مع قيام أصل الملك •

وكل هذه الأموال المعجوز عن تنميتها من جهة المال ذاته لاتخفع للزكاة •

ثالثًا :وعاءً زكاة الأموال بين التفييق والتوسيع :

ظهرت مدرستان في تحديد وعاء الركاة ، هما :

#### المدرسة المضيقى

ويرى أنصارها تفييق وعاء الركاة ، وذلك عن طريق الاقتصار فقط على الأموال والأصناف التى أخذ منها النبى ملى الله عليه وسلم الزكاة ، فالزكاة عندهم لاتجب الا في ثمانية أموال نامية ، هى الابل والبقروالغنم والحنطة ( القمح ) والشعير والتمسسر والذهب والفضة ،

ووجهة نظرهم فى ذلك أن هذه الأصناف الثمانية وردت على لسان رسول الله صلى الله عليه وسلم على سبيل الحمر لا المشال والحق أن أصحاب هذه المدرسة هم أهل الظاهر (الظاهرياتة) الذين يتمسكون بظواهر النصوص وعلى رأسهم الامامان الن حسنم والشوكاني •

المدرسة الموسعـــة :

ويذهب اتباعها الى توسيع وعام الزكاة ، اذ يرون أن كـــل

مال نام يصلح لأن يكون وعاء ومصدرا للزكاة ،ولو لــــم ينص الرسول صلى الله عليه وسلم على وجوب الأخذ منــــه بذاته (۱).

فهم يقيسون كل مال نام على الأموال التى أخذ منهاالرسسول وأصحابه الزكاة ، ويرون أن عدم أخذ النبى الزكاة مسسن بعض الأموال النامية في عصره ، انما كان لأن نماءها كسان فعيفا ، فلم يخفعها للزكاة تخفيفا على أصحابها وتشجيعا لهم ،

وترتيبا على ذلك يخفع للزكاة بالقياس عروض التجـــارة والخيل والعسل وكافة الفواكه والخضراوات والدخــــول والايرادات وغيرها ، اذ العدل يقتضى ذلك .

ووفقا لهذه النظرة الموسعة لوعاء الزكاة ، تقع الأمسوال النامية التي تؤخذ منها الزكاة على ثلاثة أنوام ،هي :

(۱) أموال تؤخذ من أصلها ونمائها (غلته ) عند كـــــل حول ، وذلك كما في زكاة الأنعام وزكاة عروض التجارة، ومرد الأخذ من الأصل والنماء معا تمام الملــــــــة والارتباط بين الأصل ونمائه (فوائده وثماره وغلاته).

١) ١٤٠ يوسف القرضاوي - المرجع السابق - ص ١٤٥ - ١٤٩٠

- (٢) أموال تؤفد الزكاة من أصلها غقط ، اذ تفرض الزكاة فيها على رأس المال فقط ، ومثل ذلك النهب والفضة والنقود .
- (٣) أموال تؤخذ الركاة من غلتها وايرادها ونمائهسسا فقط ، وذلك بمجرد الحصول عليها دون انتظار حسولان الحول ، ومنها دخل الانتاج الزراعى ودخل الانتسساج الحيوانى ودخل الانتاج المعدنى والبحرى ودخسسل المستغلات عموما ودخل كسب العمل والمهن الحسسرة ودخل الأوراق المالية ،

ومن أصحاب المدرسة الموسعة الامام أبو حنيفة والشيسسخ محمد أبو زهرة والدكتور يوسف القرضاوى ، ونذهب السسس ما ذهبت اليه هذه المدرسة ايمانا منا بأن الشريعسسة الاسلامية لاتفرق بين متماثلين ، اذ ليس من العدل اخفساع أحد المتشابهين للزكاة وعدم اخضاع الآخر ،

المطلب الرابــــع ـــــــوال الاعفاءات من زكاة الأمـــــوال

اعضاء المال من الركاة معناه أن الأصل هو خفوع هذا المحسال لها ووجوبها فيه ، وانما تم التجاوز عن هذا الخفوع أو هذا المال لسبب من الأسباب ، وتقع الاعضاءات من زكاة الأموال علسى صنفين هما :

# أولا : اعضاء الحد الأدنى للمنى ( النصاب ) :

لم يوجب الاسلام الزكاة في كل مال نام قل أو كتــر، اذ أنه أعفى المال القليل من الزكاة وونع للأمـوال حدا معينا اذا بلغته وجبت فيها الزكاة ـ اذاشتـرط جمهور الفقها ً أن يبلغ المال ـ أيا كان نوعـــه ـ مقدارا محددا يسمى النصاب .

والنبصاب اذا هو الحد الأدنى للغنى ، فالزكاة لاتجــب الا على الأغنياء ، ومن ثم كان ضروريا وضع حد معيــن يعتبر من بلغه في أدنى مراتب الغنى ، وعلى ذلك تـم اعتبار النصاب في جميع الأموال الزكوية ، اذ لايحصل الغنى بدون بلوغ المال النصاب ، فالنصاب يعبراذا عن الحد الذي يعفى ما دونه من الزكاة ، اذ ما دونــه يعد مالا قليلا معفوا عنه ولايعد صاحبه غنيا ،وعلـــى ذلك قيل بأن النصاب هو الحد الأدنى للغنى الموجــب للركاة ،

وسند اعفاء النصاب من الركاة قول الله عز وجسسل "ويسألونك ماذا ينفقون قل العفو (۱) وقول رسسول الله على الله عليه وسلم " لاصدقة الا عن ظهرغنى (۵۵) فالعفو هو الفضل والزيادة ، والزكاة انما هى ضريبة تؤخذ من الغنى وترد على الفقير، اذ لا معنى لأخسسذ ضريبة من الفقير، وهو فى حاجة الى أن يعان لا أن يعين ،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ـ الآية ٢١٩ ٠

ولقد صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم تحديه المهال الله عليه المهال المال ا

ولقد عبر بعض الفقها <sup>(1)</sup> عن اعضاء ما دون النصلياب بمصطلح " اسقاط الركاة" عما دون النصاب ، ويرى الباحث أن كلمة " الاسقاط " هذه تعنى أن الركاة واجبة وأن المال يخفع لها بيد أنها أسقطت في قدر معين ، وأعفى هللله القدر منها لمراعاة ظروف معينة •

ولا شك ان اعضاء ما دون النصاب فيه رفق بأمحاب الأمسوال ، ومواساة لحالهم وقدرتهم على الدفع ، فالزكاة تأخذ فسسى حسانها المقدرة التكلسيفية للممول ( المزكى) • ولقسد اتجه التشريع الوفعى الفريبى الحديث الى اعفاء أمحساب الدخول والثروات المحدودة من الفرائب ، وهذا أمر سبقست به الشريعة الاسلامية منذ أربعة عشر قرنا من الزمان •

أما عن الأسلوب الاجرائى لاعفاء النصاب ( الحد الأدنيييي المغنى ) ، فانه ينظر الى المال ، فان كان وعاء الزكياة لهذا المحال ـ بعد خصم حد الكفاية المعفى ـ أدنى مين النصاب ، أعفى هذا الوعاء بالكامل من الزكاة ، أمينيا اذا كان هذا الوعاء قد بلغ النصاب أو تعداه انتفيلي الاعفاء ووجبت فيه ـ أى فى الوعاء كله ـ الزكاة حسبب السعر المحدد وحسب الشريحة التى يقع فيها الوعاء .

<sup>(</sup>۱) د يوسف القرضاوي - المرجع السابق - ص ١٤٩ - ١٩٥١ ، ١٩٩٠

## ثانيا : اعفاء حد الكفاية ( المسنوع: اللائق بالمعيشة) :

حد الكفاية هو ذلك القدر من المال الذي يكفي صاحبه لقضاء وسد حوائجه الأصلية ، وهو يعفى من الركساة ، اذ اشترط جميع الفقهاء لوجوب الركاة في المسلل أن يكون فاضلا (عفوا) عن الحوائج الأصلية لمالكه ، فلا يكفى لوجوب الركاة أن يتوافر لدى الشخص مسلل بلغ النصاب ، وانما يشترط أيضا أن يكون هذا المال الذي بلغ النصاب زائدا عن حوائج المكلف الأصلية ، الذ أن الذي توافر له النصاب ولكنه محتاج اليسسه لقضاء حوائجه الأصلية يعتبر غير غنى ومن ثم لاتجب عليه الركاة ، لأن هذا المال مشغول بالحاجة الأصلية ، فأصبح المال معدوما اذ قال بعض الفقهاء (۱) "المشفول بالحاجة الأصلية كالمعدوم" ، فالمال الذي لايسد حوائب بالحاجة الأصلية لا يكون صاحبه به غنيا ومن ثم وجسب اعفاؤه من الركاة .

ولقد فسر الفقهاء الحوائج الأصلية للمزكى ، ورأوا أنها تشمل مايلى :

(١) الحاجات التي تدفع الهلاك عن الانسان تحتيقا :

وهى الحاجات التى اذا لم تسد تعرض الانسان للهسلاك والموت الفعلى بسبب عدم قضائها وتوفيرها للسسمه، ومن هذه الحاجات مايلي :

<sup>(</sup>۱) الفقيه / محمد أمين ( ابن عابدين ) \_ المرجع السابق \_ ص ٦

- (أ) الطعام والشراب اللذان يكفيان الانسان ود....ن يعولهم لمدة سنة كاملة •
- (ب) الثياب اللازمة لدفع الحر والبرد (كسسسوة الصيف والشتاء)
  - (ح) دور السكن التي يسكن بها •
  - (د) آلات الحرب التي يدفع بها كيد الأعداء ٠

وعن هذه الحوائج قال بعض الفقهاء (١) " المعتبرهو المطعم والملبس والمسكن وسائر مالابد منه على مسا يليق بحاله بغير اسراف ولا اقتار لنفس الشخص ولمسن هو في نفقته "٠

(٢) الحاجات التي تدفع الهلاك عن الانسان تقديرا :

وهى الحاجات التى اذا لم تعد لم يتعرض الانسسان للموت الفعلى وانما يحكم عليه بأن ميت تقديسرا، ومن هذه الحاجات ، مايلى :

#### (أ) آلات الحرفـــة :

وهى آلات الصانع التى يستخدمها فى صنعتــــف والسعى على معاشه ، وفى هذا يقول بعــــف الفقها و(٢)" ومن كان خياطا أو نجارا أو غيــر ذلك من أهل الصنائع أعطى ما يشترى به مــــن الآلات التى تطح لمثله .

<sup>(</sup>۱) (۱) عديق حسن خان ـ الروضة الندية شرح الدرر البهية البرء الشادر، ـ ادارة الطباعة المنيرية ـ القاهرة ـ بـدون شاريخ ـ ص ۳۱۱۰

<sup>(</sup>۲) الفقيه/ احمد النووى ـ المجموع (شرح المهذب) الجزَّالسادس ادارة الطباعة المنيرية ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ـ ص ١٩٣ـ ١٩٥ ( متونى عام ١٩٦ هـ ) ٠

## (ب) الـــرواج:

فالطعام والشراب واللباس ليب حاجه الانسسسان الوحيدة وانما يضم اليها الزواح ، اذ يجسسب أن يكفلها حد الكفاية ، وفي ذلك يقول أحسست الفقها (۱)" ان عن شمام الكفاية ما يأذ سسنه الفقير ليتزوج به اذا لم تكن له زوجة واحتساح للنكاح "٠

## (ح) كتب العلــــم :

فالاسلام يحب التعلم ويكره الجهل ، ويعتبــــر الأخير كالموت ، من أجل ذلك قال بعض الفقها ، (٢) " يجوز للفقير الأخذ من الزكاة لشراء كتـــب يحتاجها من كتب العلم التى لابد منها لمعلحــة دينه ودنياه " •

## (د) أثاث المنسلول:

ويعد من عروض القنية التى تقتنى للاستعمـــال الشخصي .

<sup>(</sup>۱) الفقيه / مصطفى السيوطى الرحباني ـ المرجع السابق ـ ص ١٤٧٠

<sup>(</sup>٢) الفقية / أبو الحسن المرداوى ـ الانصاف فى الراحج من الخلاف ـ الجزُّ الشالث ـ مطبعة السنة المحمدية ـ القاهرة ـ بـدون ـ تاريخ ـ ص ١٦٥ ( متوفى عام ٨٧٥ ه ) ٠

#### (ه) دابة الركـــوب:

وتعد من مستلزمات الاستخدام والانتفاع الشخصى •

#### (و) الديسسون:

فالمدين يحتاج الى قضاء دينه ليدفع عن نفسه هم الليل وذل النهار والحبس الذى هو كالهلاك •

فلقد اشترط الفقها أن يكون النصاب سالما من الديـــن حتى يخفع للزكاة ، فاذا كان المالك مدينا بدين يستغرق النصاب أو ينقصه فان الزكاة لاتجب عليه فيه ، وهـــــذا الشرط يعد من ضرورات تمام الملك ( الملكية التاءـــة ) ومتطلبات الفضل عن الحوائج الأصلية .

ويمكن تصنيف الديون التى تقع على المزكى ( المكلــــف أو الممول ) من زاويتين هما (١):

(١) من زاوية ميقات الاستحقاق : يبوب الدين الى :

#### (۱) دین حـــال :

أى أنه دين معجل ليس مؤجلا ، ودشال ذلك ديـــن القرض ، ونفقة الزوجة اذا صارت دينا علـــــر، الزوج علما أوقضا ، ونفقة الأقارب الذيــــن يعولهم المكلف ويلتزم بهم ،

<sup>(</sup>۱) د يوسف القرضاوى ـ المرجع السابق ـ ص ١٥٥ ـ ١٦٦٠

## (ب) دین مؤجـــل :

فهو ليس دينا معجلا ، ومنال ذلك دداق ( مهسر ) النوجة المؤجل الى أقرب الأجلين ( المسسسون او الطلاق ) .

ولقد ظهر بصدد هذا التسنيف الرأيان التاليان فيمسا يتعلق باعفائهم من الزكاة باعنبارهما من الحوائسيج الأعلية :

## الرأى الأول:

ويرى انصاره أنه يشترط أن يكون الدين حالا حتى يعفى من الركاة ، وعلى ذلك فان الدين المؤجل لايمنـــع وجوب الركاة فيه ولا يعفى منها ، ومرد ذلك أن المكلف لا يكون مطالبا به عادة في الحال بخلاف الديــــن المعجل (1).

#### الرأى الثانييي :

ويرى أربابه أن كلا النوعين من الدين ( الحسسال والمؤجل ) يعفيان من الزكاة ويمنعان وجربها وذلسك لعموم الأدلة وهذا هو الرأى الراج .

# (٢) من زاوية المستحقيـــن :

تصنف الديون السبي:

# (1) ديون (حقوق ) اللــــه :

وهو الديون المستحقة لله تعالى ، كديون النسذور والكفارات وغيرهما •

## (ب) ديون حقوق العبـــاد :

وهى الديون التى لها مطالب من جهةالخلق (العباد) كالديون التى للمديق ويرى بعض الفقها المنافع الركوات المستحقة عن سنوات خالية تعد من قبيل حقوق العباد ، اذ أن لها مطالبا من جهة العباد وهو الامام النائب عن المستحقين لأن له طلــــب الركوات وكذلك الخراج" .

وفيما يتعلق بهذا التبويب ظهر الرأيان التاليسسان بخصوص مدى اعفائهما من الزكاة :

# الرأى الأول:

وذهب مؤيدوه الى أنه " يشترط للاعفاء من الزكـــاة

ومنع وجوبها أن يكون لسلدين مطالب من جهة العباد (١)

والحق أن هذا الرأى يكون مناسبا اذا كانت الحكومة المسلمة هى التى تقوم بأمر الزكاة وذلك حتــــــى لا يدعى من يشاء من أرباب المال أن عليه نــــدورا أو كفارات أو نحو ذلك مما لايستطاع تحقيقه واثباته أو نفيه .

## الرأى الثانييين:

وذهب منتهجوه الى أنه يستوى فى الاعفاء ومنع وجـوب الركاة ديون الله وديون العباد ، استنادا الى قبول رسول الله ملى الله عليه وسلم "فدين الله أحـــــق أن يقفى" (١٣)

ويناسب هذا الرأى حالة ما اذا كان المكلف هــــو الذى يخرج زكاته الى المستحقين بنفسه ، اذ لـــه أن يحسم ديون الله وديون العباد من ماله تـــم يؤدى الزكاة على ما تبقى أن يبلغ النصاب • هــده هى الحوائج الأصلية التى اتفق الفقها على اعفــا مايقابلها من مال لازم لسدها ، والحق أن هـــده الحوائج الأصلية تختلف من بلد لأخر ومن زمان لأخـر ، والأفضل أن يعهد الى أولى الخبرة والأمانة والــراى والعلم أمر تقديرها في ضوء قواعد الاسلام الانفاقيــة التى التي النفاق والقصد فيه ،

وأجمع الفقها على أن الحاجات الأصلية تتسع لتشمــــل الحاجات الأصلية للمكلف بالزكاة ومن يعولهم من زوجـــة وأولاد \_ مهما كان عددهم \_ ووالد وأقارب تلزمهــــم نفقتهم فجميع الحوائج الأصلية لهؤلا عميها من حواكــــج المكلف ( المزكى ) الأصلية .

مما خلا يتفح أن الاسلام سمح باعفاء حد الكفاية للمكلسف من الزكاة ، وذلك أن الحوائج الأهلية التى ذكرهاالفقهاء هي بمثابة "حد كفاية "كما عبر عنها بعضهم وهي ليست "حد كفاف "كما تفعل التشريعات الفريبية الحديث الدالأخيرة تسمح بخصم ما يقابل حد الكفاف أي ما يسحد الرمق فقط أو بعبارة أخرى تسمح بخصم اعفاء الحسسد الأدنى لمستوى المعيشة ( الحد الأدنى اللازم للمعيشة) وهذا الأخير يتعلق بمتطلبات البقاء والحياة فهو يشمسل الطعام والشراب والملبس بحيث اذا لم تؤمن وتسد هسدة الحاجات تحقق الهلاك الفعلى ، أما المنهج الاسلامي فيعفس الكريمة أي بالمستوى اللائق للمعيشة ، ذلك أن حد الكفاية هو مستوى معيشي آرقى من حد الكفاف فحد الكفاية يقابسل ما هو معروف حديثا باسم الرخاء المادي أو الرفاهي الاقتصادية ،

وقد عبر أحد الفقها<sup>ع(۱)</sup> عن حد الكفاية هذا بقولــــــه " ان الحد الذي ينتهى اليه العطاء في الصدقة هـــــو الكفاية التي بها قوام العيال وسداد الخلة" ·

<sup>(</sup>۱) الامام / ابو سليمان الخطابى ـ معالم السنن ـ الجزَّ الشانى ـ مطبعة انصار السنة ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ـ ص ٢٣٩ـ (متوفىي عام ٣٨٨ هـ ) •

ويترتب على اعفاء حد الكفاية أن المال الذى يسزكسسى هو المال الفاضل عن الحوائج الأهلية والذى بلغ نصابسا، وطالما كان مالا فافلا زائدا فان المزكى يدفع زكاتسه طيبه بها نفسه لأن حوائجه مصانة مقضية على عكس مسسسا اذا كانت حوائجه غير محترمة ، اذ فى هذه الحالة يدفسسع الزكاة وهو فى مسيس الحاجة والشوق اليها وعلى ذلك فسان اعفاء حد الكفاية له جانب سلوكى هام بالنسبة للمكلسسة ذلك لأن الزكاة ترعى حوائجه وتراعى ظروفه ومتطلباتسسه وحاجاته وديونه وأعبائه العائلية وغيرها من ذلك يتفسس وحاجاته وديونه وأعبائه العائلية وغيرها من ذلك يتفسس أن الركاة تنظر الى شخص المكلف لا الى عين المال فهسسى ذات طبيعة شخصية لا عينية ، وهو ما فطن اليه جزئيسسا الفكر الضريبي المعاصر ، اذ الأخير يعطى الحد الأد سسسى اللازم للمعيشة ليس هذا فقط بل لشخر. متمتلف وحده أو لسه ولئلاثة فقط من أولاده ودور. أى التفات الى من يعولهسسم المكلف من والد وه! ذه وأقارب أخر ،

أما عن الأسلوب الاجرائى لتطبيق اعفائى الحد الأدنىسى للفنى وحد الكفاية ، فيتلخص فى أن يخصم من مال المكلسف حد الكفاية أولا ثم ننظر فى المال المتبقى بعد هــــــدا الخصم ، فان كان أقل من النصاب ( الحدالأدنى للفنىسى ) أعفى ، أما ان كان مساويا له أو أكبر منه انتفى الاعفاء وتخرج الزكاة عن هذا المال ـ بعد حسم الكفاية حـحسب السور المحدد وحسب الشريحة التى يقع فيها هذا المال ،

# المبحث الثانسسي

#### موازنة بين نطامى الزكاة والفرائسيب

لقد ثار الجدل بين الكتاب والمهتمين بالكتابة والتطبيه المتعلقين بالزكاة والفريبة ، حول ما اذا كانت الزكاة بمثابه فريبة مالية أو أنها ليست كذلك ،

والحقيقة أن الزكاة ليست مرادفا للضريبة وان اتفقت معهـــا في بعض الوجوه ولذلك فاننا سنتناول هذا السمبحث في المطالـــب الثلاثة التالية :

المطلسب الأول : بطلان الادعاء بأن الضريبة والزكاة صنوان •

المطلب الثانى: المبادى الفريبية التي يمكن استنباطهسا

من نظام زكاة المال •

المطلسب الثالث: الهيكل المقترح لتطبيق نظام الزكسسساة والضرائب في العصر الحاض •

#### المطلسب الأول

## بطلان الادعاء بأن الضريبة والزكاة صندوان

لقد كيف بعض الكتاب (١) زكاة المال على أنها ضريبة ماليـــة

<sup>(</sup>۱) ده على عبدالرسول " المبادئ الاقتصادية في الاسلام ، والبناء الاقتصادي للدولة الاسلامية " ــ القاهرة ــ دار الفكرالعربــــى الاقتصادي للدولة ، ٣٨٠ ٠

الا أن الحقيقة أن هناك تباينا شاسعا بين الضريبة والركياة وان وجدت بعض أوجه التشابه بينها .

فالبرغم من أن الفريبة والزكاة قد تتشابهان فى كونهمسا تفرضان على القادرين على الدفع ، بمعنى أنه كما أن الركساة لا تجب فى أى نوع من المال اذا بلغ نعابا وكذلك الفريبسسة لاتفرض الا على القادرين الا أن معايير القدرة أو عدمها هنسسا تحددها القوانين الوفعية • كما تتشابه الفريبة والزكاة فسس كونهما اجباريتين ، هذا بالاضافة الى أنهما تدفعان دونانتظار لمصلحة خاصة ، الا أن هناك أوجها كثيرة للاختلاف والتباين فيما بينهما •

وتتفح نقط الاتفاق هذه ونقط الاختلاف بين كل من الزكـــاة والفريبة من تعريف الزكاة على أنها حق مقرر في أمـــوال المسلمين الأغنيا ورضه الله عليهم شكرا لنعمته وتقربــا اليه وتزكية للنفس والمال تحقيقا للتفامن الاجتماعي ويمــرف هذا الحق في مصارف خاصة ، أما الفريبة فهي فريضة الزاميــة يلزم الممول بأدائها الى الدولة تبعا لمقدرته على الدفـــع بغض النظر عن العنافع التي تعود عليه من ورا الخدمــات التي تؤديها السلطات العامة وتستخدم حصيلتها في تغطيـــة النفقات العامة وتحقيق بعض الأهداف الاقتصادية والاجتماعيــة وغيرها ، ويتضح من هذين التعريفين نقط الخلاف والاتفاق التاليـة بين الزكاة والفريبة :

# أولا: أوجه الاتفاق بين الركاة والضريبية:

- (۱) يتوافر في كليهما عنص القسر والالزام في أخذهما، والزكاة تؤخذ بالحرب اذا امتنع أرباب الأموال عــــن أدائها كما فعل سيدنا أبو بكر مع مانعي الزكاة .
- (٢) كلاهما يدفع الى هيئة عامة كالسلطة المركزيةوالسلطيات المحلية ، فالأصل في الزكاة أن تجبيها الحكوميية بواسطة جهاز السعاه ( العاملين عليها ) .
- (٣) كلاهما لايقابله مقابل خاص ، اذ لا يحصل دافعهم ......ا على أى مقابل خاص لقاء مايدفعه .
- (٤) كلاهما له أهداف مالية واقتصادية واجتماعية وسياسية، الا أن أهداف الزكاة أوسع أفقاوأعمق جذورا ·

## شانيا : أوجه التباين بين كل من الزكاة والفريبة :

وتتمثل هذه الأوجه فيما يلي :

(۱) الاسم والعنوان والدلالة :

تحمل كلمة الركاة دلالات التطهير والتنمية والبركية اما الفريبة فتحمل معنى المغرم (الغراميية) والجزية والأمر الثقيل •

(٢) الساهية والوجهـــة :

فالزكاة عبادة وشعيرة من شعائر الاسلام ، فهى ركـــن دينى من أركانه لم تفرض الا على المسلمين ، أمــــا الضريبة فهى التزام مدنى محض خال من كل معنسسسى للعبادة والقربة الى الله ، ومن ثم فهى تفرض علسسى المسلم وغيره .

# (٣) تحديد الأنصبة والمقادير والوماء:

تخفع الفريبة فى تحديد وعائها وأنصبتها وسعرهـــا ومقاديرها لاجتهاد السلطة وتقدير أولى الأمر، أعــا الركاة فهى حق قدره وحدده الشارع الاسلامى وليــــس لأحد غيره اجراء أية تعديلات فيها .

# (٤) الثبات والسسسدوام :

فللزكاة صفة الثبات والدوام والخلود مادام فـــــى الأرض اسلام ومسلمون ، أما النريبة فليس لها طابــع الثبات والدوام لا في نوعها فحسب بل وفي مقاديرها وأنصبتها .

# (ه) المصحصرف:

للزكاة مصارف خاصة لاتصرف فى غيرها وتكون لهـــــــة ميزانية مستقلة ، أما الضريبة فتصرف فى تغطيــــة النفقات العامة للدولة ، لذا فهى تدخل الميزانيـــة العامة للدولة ،

#### (٦) العلاقة بالسلطة الحاكمسة :

الركاة علاقة بين المكلف ( المزكى ) وبين ربـــه، أما الفريبة فهى علاقة بين المكلف بها وبين السلطة الحاكمة • ونعنى بهذا أنه حتى ولو لم تقم السلطة الحاكم بمع مصيلة الزكاة وجب على المزكى ( تطهيرً العلاقت بربه ) أن يقوم هو باخراجها بعكس الضريبة ٠

# (٧) الأهداف والمقاصــــد :

فللزكاة أهداف روحية وخلقية وسلوكية فضلا عن الأهداف المالية والاقتصادية والسياسية والاجتماعية ، أمسا الضريبة فلا تتوافر لها الأهداف الروحية والخلقيسة والسلوكية ،

# (٨) الأساس القانوني والنظري لفرض كل منهما :

الأساس القانونى لفرض الفريبة هو النظرية التعاقديسة أو نظرية سيادة الدولة ، أما أساس فرض الركسساة فهو النظرية العامة للتكليف أو نظرية الاستفسسلاف أو نظرية التكافل بين الفرد والمجتمع ، أو نظريسة الأفاء بين المسلمين ، وثمة فارق كبير في الاحسساس والمحتوى والفلسفة والمقاصد بين نظريات فسسسرض الفريبة ونظريات فرض الزكاة ،

وهكذا يتضح لنا أن ثمة تباين شاسع بين كل من الفريبسة والزكاة ، الا أنه بالدراسة والتحليل نجد أنه يمكن مسسسن دراسة وتحليل نظام زكاة الأموال أن نستخلص كثيرا مسسسسن المبادئ الفريبية التى تتفق مع السفكر والنظم الفريبيسسة الحديثة وهو ما سنوضحه في المطلب الثاني من هذا المبحث .

# المبحث الشانسسى

المبادى الفريبية التى يمكن استنباطهــــا محدن نظـــام زكــاة الأمـــدوال

يمكن عرض أهم المبادى والنظريات والأفكار الضريبية المستنبطة من نظام زكاة الأموال كما يلى :

#### أولا : الزكاة نظام مالى حكومسسى :

ففلا عن أن الزكاة عبادة من العبادات ، فانها نظام مالى حكومى بمعنى أن الدولة المسلمة تتولــــــــى الاشراف على تنفيذه ، ومن هنا كان ارسال السعـــاه والجباه والمصدقين والعمال لأخذ الأنعام والفرائــف الواجبة من أربابها ، فالزكاة ليست احسانا فرديــا وانما هى تنظيم اجتماعى تشرف الدولة عليه ويتــولاه جهاز ادارى منظم سماه الله فى قرآنه جهاز "العامليسن عليها " •

كما يظهر الجانب الحكومى للزكاة فى قوله تعالىسى لرسوله الكريم " خذ من أموالهم سدقة تطهرهـــم وتزكيهم بها وصل عليهم ان صلاتك سكن لهم "(١). وقــد

<sup>(</sup>١) سورة التوبة ـ الآية ١٠٣٠

قال أحد الأئمة (۱)" الامام هو الذي يتولى قبض الزكـــاة وصرفها اما بنفسه أو بنائبه " ٠

#### ثانيا: الزكاةونظام الضرائب النوعيسة:

أخذ الاسلام بنظام الزكوات النوعية ولم يأخذ بنظ سسسام الزكاة الواحدة (الموحدة) حيث فرض الاسلام عدة أنواع مسن الزكاة يفرض بعضها على رأس المال فقط وبعضها على سسل رأس المال ونمائه معا ، وبعضها على النماء (الدخسسل) فقط ،

فنظام الفرائب النوعية يقوم على تقسيم الضرائب من حيست وعائها ومصدرها الى مايلى :

#### (۱) فرائب على رأس المال :

ومثال ذلك في الاسلام الزكاة على رأس المال النقصدي حيث تفرض على رأس المال فقط ، وكذلك الزكاة على سرأس المال العيني ( الأنعام ) والزكاة على رأس المال العيني ( الأنعام ) والزكاة على رأس المال المتجارة ) حيث تفرض الأخيرتان على رأس المال ونمائه معا ، وثمة ملاحظة جديدة بالاعتبار وهي أن الاسلام لا يفرض الزكاة الا على رأس المال النامي أو القابل للنماء حفاظا عليال

# (٢) ضرائب على الدخـــل:

ومثال ذلك في الاسلام الزكوات على شتى أنواع الدخيل، كتلك التي تفرض على دخول الاستغلال المعدني والبحري والزراعي والحيواني ودخل العمل وغير ذلك، حيلست لا توجد زكاة واحدة على الدخل وانما تتعدد الزكسوات بتعدد أنواع الدخول.

# (٣) ضرائب على الاستهـــلاك :

ولا توجد زكاة تفرض على الاستهلاك ، لأن جميع الأفسراد مستهلكون غنيهم وفقيرهم ، أما الزكاة فهى تفسيرض على الغنى وتعطى للفقير .

# ثائثا : الزكاة فريفة مالية نسيـــة :

لا تعدو الزكاة عن كونها فريضة مالية نسبية لاتصاعديسة فهى تشبه الضريبة النسبية مى تلسك التى يبقى سعرها ثابتا مهما تغيرمقدار الوعاء الخاضع للضريبة زيادة أو نقصانا ، أما الضريبة التصاعدبسسة فهى تلك التى يزيد سعرها بازدياد الوعاء وينقص بنقصان الوعاء ، ولا شك أن الزكاة فريضة مالية نسبية السعسسر لا يتغير سعرها بتغير مقدار المادة الفاضعة لها،فزكساة دخل الاستغلال الزراعى مثلا هى ١١٪ – فى حالة عدم وجسود مؤنة الرى – من قيمة هذا الدخل مهما كبر أم صغر ،

# رابعا: الزكاة ومبدأ الحجز عند المنبع:

يقصد بالحجز عند المنبع في النظم الضريبية حجز الضريبية واستقطاعها من دخول الأشخاص قبل منحهم اياها ، وذلسسك توفيرا لنفقات الجباية ومنعا للتهرب الفريبى ،وقد عرف الاسلام الحجز عند المنبع فيما يتعلق بالزكسساة فلقد روى هبيرة بن بريم أن " عبدالله بن مسعسود كان يعطينا العطاء في زبل (١) مغار ثم ياخذ منسه الزكاة (٢) ، كما روى أن عمر بن عبدالعزيز كسسان اذا أعطى الرجل عمالته أخذ منها الزكاة واذا رد المظالم أخذ منها الزكاة ، وكان يأخذ الزكسساة من الأعطية اذا خرجت لأصحابها (٢) كما روى عنه " انسه كان يزكى العطاء والجائزة (٣).

ويفهم من ذلك آن عمر بن عبد العزيز كان يقتطع الزكاة من ايرادات الأشخاص ودخولهم التي تتمثل فيمايلي  $^{(2)}$ :

## (۱) العمالــــة :

وهى الأجرة التى يقبضها الرجل عن عمله ، ومثلهـــا الآن رواتب الموظفين وأجور العمال ·

# : المظالـــم

وهى الأموال التى صودرت واستولت عليها السلطـــات بغير حق في عهود سابقة واعتبرها أعجابها مـــالا

<sup>(</sup>١) جمح زبيل وهو القفة ٠

<sup>(</sup>٢) الامام ابو عبيد القاسم بن صلام ـ المرجع السابق ـ ص ٤١٢ ـ ٢٣٤

<sup>(</sup>٣) الامام ابو بكر بن أبى شيبه ـ المرجع السابق ـ ص ٨٥٠

<sup>(</sup>٤) د عوسف القرضاوى - المرجع السابق - ص ٥٠٠ - ٤٠٥ -

## (٣) الأعطيـــات :

وهى المكافآت أو المعاشات المنظمة التي كانت تصرف من بيت المال لجنود الجيش الاسلامي ومن في حكمهم٠

## (٤) الجوائزوالمنسح:

وهى المبالغ التى كانت توهب لبعض الوافدين مكافسأة أو تشجيعا أو صلة •

#### خامسا: الركاة ومنع الازدواج ( الشني ) فيها:

ورد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قوله" لاثنى فى الصدقة" $\binom{(1)}{1}$ , وقد فسر الفقهاء هذا الحديث بقولهم " الثنى فى الزكاة هو أخذ الزكاة مرتين فى عــــام واحد $\binom{(7)}{1}$ , وقولهم " الثنى هو ايجاب زكاتين فى حـــول واحد بسبب واحد $\binom{(7)}{1}$ , وهذا الثنى هو ما يعــــيف الأن بالازدواج الفريبى •

<sup>(</sup>۱) الفقيه ابن قدامه المقدسي ـ المرجع السابق ـ الجزء الثانسي ص ٦٢٩ ٠

۲) الفقيه محمد امين ( ابنعابدين ) المرجع السابق ـ ص ١٩ ،
 ۲۰۶ ـ ۲۰۶ .

<sup>(</sup>٣) الفقيه الزين بن نجيم - المرجع السابق - ص ٢٣٩ - ٢٤٠ •

ولا خلاف بين أحد من السلف والخلف فى أن الزكاة لا تجب فى رأس المال الا مرة واحدة فى العام الواحد ،وفسس أن الزكاة لا تؤخذ مرتين عن مال واحد عبر عام واحد، ولم يعل الى علم الفقها أن أحدا من الولاة كسسان يثنى الصدقة .

وقد ذكر الفقها م بعضا من صور الازدواج الزكيييوي ومنعوها ، ومنها مايلي :

- (۱) لا يخفع العسل للزكاة اذا كان النحل فــــيأرض خراجية ، لأن الأرض الخراجية يدفع عنها الخــراج، ولا يجتمع حقان لله في مال واحد بسبب واحد (۱)،
- (۲) لا يضم رب المال أشمان الابل أو البقر أو الغنسم المزكاة الى ما عنده من نصاب نقدى لأن فسسسى الضم تحقيقا للشنى فى المدقة ، فالشنى ايجسساب الزكاة مرتين على مالك واحد فى مال واحد فسسس حول واحد (۲).

<sup>(</sup>۱) الفقيه احمد النووى ـ المرجع السابق ـ الجزء الخامس ص ٣٣٧

<sup>(7)</sup> (۱) المرجع السابق = 0

<sup>(</sup>ب) الفقية ابن قدامة المقدسي ـ المرجع السابق ـ الجــــر٠ الشاني ـ ص ٦٨٣ ـ ٦٨٤٠

# ثانية في الحول نفسه <sup>(1)</sup>.

## سادسا: الزكاة والتقـــادم:

لا تسقط الزكاة بالتقادم على عكس الفريبة ، ذلك أن الزكاة تظل دينا في عنق المسلم لاتبراً منه ذمته الا بادائسست ولو تكاثرت الأعوام فلقد قال بعض الفقهاء (٢) اذامفسست على أموال المسلم سنون ولم يؤد زكاتها لزمه افسسراج الزكاة عن جميعها ، كما ذهب جمهور الفقهاء (٣) السبي أن الزكاة لا تسقط بموت رب المالبل تخرج من تركته وان لم يوصى بها، واعتبر الفقهاء الزكاة دينا ممتازا يستوفسي قبل غيره من الديون معداقا لقول الرسول الكريم "فديسن الله أحق أن يقفى (٤) ، ومن أجل ذلك قال بعض الفقهاء (٥)

<sup>(</sup>١) الفقيه الزين بن نجيم ... المرجع السابق .. ص ٢٣٩ .. ٢٤٠

<sup>(</sup>٢) الغقيه أحمد النووى … المرجع السابق الجزء الخامس .. ص

<sup>(</sup>٣) أ - المرجع السابق - ص ٣٣٢

ب۔ الفقیه ابن قدامة المقدسی۔ المرجع السابق۔ الجـــر، الثانی۔ ص ٦٨٣۔ ٦٨٤

<sup>(</sup>٤) رواه صاحبا الصحيحين ٠

<sup>(</sup>۵) الفقية أبو محمد بن حزم الاندلسي ـ المرجع السابق ـ الجــز المادس ـ ص ۸۷ ۰

وصفوة القول أن الزكاة حق أصيل ثابت لايلفيه تقادم ولا موت، وأنها تؤخذ من التركة وتقدم على كل حسق ودين سواها، وبذلك يكون الاسلام قد سبق التشريعات المالية الحديثة التى قررت الحكومة حق امتياز على أموال المدينين بالفريبة، تسبق به غيرها من دائنى وغرماء الممول المتأخرين عن السداد (۱).

# سابعا : الركاة ومبدأ عقائدية ( اسلامية ) التطبيق :

#### شامنا : الزكاة وطرق تقدير الوعاء والنصاب وربط الزكاة :

ثمة طريقتان لتقدير وعاء الزكاة ونصابها وربطها ،هما:

(١) طريقة الربط الفعلسى :

وتعتمد هذه الطريقة على عد المال واحصائه فعسللا

<sup>(</sup>۱) د ع يوسف القرضاوي - المرجع السابق - ۸۳۷ ،

وربط الزكاة ربطا فعليا بناء على دلك ، وذلك كمسا في تقدير وعاء زكاة الزروع والشمار آلتي توسست وتكال وتوزن بسهولة ، وتقدير وعاء وزكاة غالبيسة الأموال الظاهرة كالأنعام ، فقد كانت الأنعام تعسد وتحصر عند مورد الماء كما ورد عن سيدنا عمر قولسه لعامله على الزكاة " عد عليهم بالسفل " أي أحسسي أموالهم وعدها عدا،وهذا ربط فعلى ،

# (٢) طريقة الربط التقديري ( التقدير بالخرص ) :

حيث يقدر كل من الوها والنساب والزكاة الواجبية تقديرا لا على أساس أرقام فعلية وانما على أسياس أرقام تقديرية ويطلق شرعا على طريقة الربيلية المتقديري هذه اسم طريقة التقدير بالخرص أي التقدير بلا كيل ولا وزن في بعض الزروع والثمار ، فهيسته الطريقة تستخدم في النخيل والأعناب .

فالخرص اذن هو نوع من التقدير الظنى يقوم به رجــل خبير مجرب عليم أمين ، وهو مباح شرعا لأنه ليـــس تخمينا ولا رجما بالغيب وانما هو اجتهاد في معرفــة مقادير الزروع والثمار ، وهذا الاجتهاد مبنى علـــي الخبرة والتجربة والعلم مع الأمانة ، كمـــا أن للخرص فوابطه اذ لا يجاز الا اذا كان في الامكــان اجراؤه بأكبر درجة ممكنة من الدقة وكانت ثمـــة عاجة ماسة اليه ، فالعنب والرطب مثلا يحتاج أربابهما الى الأكل منهما ، كما أنه يمكن تقديرهما بدرجــة عالية من الدقة لأن العنب مجتمع في عناقيده والربط مجتمع في عنوق النخل ،

من أجل ذلك ، رأى جمهور الفقها ً أنه لايخرص الاالنخيل والكرم لأنه يمكن أن يأتى الخرص عليهما والحاجـــة داعية الى أكلهما فى حالة رطوبتهما ، فلا يخـــرص الزيتون مثلا لأنه متفرق فى شجر مستور بورقة ولاحاجــة بأهله الى أكله بخلاف النخل والكرم (١)

ولقد روى عن سعيد بن السيب قوله " أمر رسول اللسه على الله عليه وسلم أن يخرص العنب كما يخرص النخل وتؤخذ زكاته زبيبا كما تؤخذ زكاة النخل تمرا (٧\*) ، هذا ويجرى الخرص عند بدو صلاح الثمر وقبل أن يؤكسل منه ، فلقد روى عن أم المؤمنين عائشة قولها" كسان النبى على الله عليه وسلم يبعث عبدالله بن رواحسة الى يهود (٢) فيخرص النخل حين يطيب قبل أن يؤكسسل

ومعنى ذلك أن الخارص يخرص ( يقدر ) الرطب والعنسب اللذين على النخيل والأعضاب ثم يقدره تمرا وزبيبا ليعرف ما اذا بلغ نصابا أم لا ، وكذلك يقدرمقسسدار الفريفة الواجبة فيه ، فاذا جفت الثمار ونضجسست وجمعت أخذت الزكاة التى قدرت من قبل ،

<sup>(</sup>۱) أبو محمد بن حزم الاندلسي ـ المرجع السابق ـ الجزء الخامس ـ ص ۲۵۲ ۰

<sup>(</sup>۲) ای یهود خیبر ۰

وللخرص جدواه وفائدته سوا ً بالنسبة لأرباب الأمسوال أم بالنسبة لبيت المال ، فبمجرد الخرص يحق لسسرب المال الأكل منه والتصرف فيه كيغما بشا ً - شريطسة آدا ً الركاة المقدرة دون الانتظار الى بلوغ الشمسار غاية جفافها اذ أن في منعهم من الاقتراب مسسن شمارهم حتى الجفاف اجمافا بهم وتقييدا لحريتهسم واضرارا بهم ، كما أن في ذلك حفظا لحقوق الفقسرا أووفرة لأموال بيت المال اذ لو تأخر ربط الزكاة حتسى تمام جفاف الثمار لأدى ذلك الى اتاحة الفرصة لأن تمتد أيدى أرباب الأموال الى الشمار فتفعف حميلة الفقرا ً الم

# : الزكاة والمبادئ والقواعد الأساسية للفريبة :

تتوافر كافة المبادى والقواعد الفريبية فى الزكسساة بل وفي مورة مثلى وشاملة ، وبدرجة أكبر مما يتوافسسر فى الفريبة على النحو التالى (١):

# (١) الركاة والمبادى والقواعد الاساسية للضريبة:

تعنى العدالة في الضريبة وجوب اشتراك رعاياالدولية في نفقات الحكومة كل بحسب مقدرته ، أي بنسبة دخليه الذي يتمتع به في ظل حماية الدولة له ٠

<sup>(</sup>۱) د، يوسف القرضاوي ـ المرجع السابق ـ ص ١٠٣٨ - ١٠٥٢ ٠

وتتوافر في الركاة قاعدة العدالة ، ومن ذلك اعفساء ما دون النصاب واعفاء حد الكفاية ، وحسم النفقسسات والتكاليف المغلة للايراد من وعاء الركاة مراعسساة الظروف الشخصية للممول واختلاف الفريفة الواجبسسة باختلاف الجهد والمشقة والمؤنة ، ومنع الثنسسسسي ( الازدواج ) في الركاة حتى لايرهق المكلفون •

#### (٢) الزكاة وقاعدة اليقيــن :

يقصد باليقين الفريبى أن تكون الفريبة التى يدفعها الممول محددة على سبيل اليقين دون غموض أو تحكم بحيث يكون ميعاد الدفع وطريقته والمبلغ المطلموب دفعه واضحا ومعلوما للممول ولأى شخص آخر •

وتتحقق قاعدة اليقين فى الزكاة بأجل مورة وأوضح بيان ، فالله فرضها فى كتابه وحدد مقاديرهــــا وأنصبتها على لسان نبيه الكريم ، وأمولهما العامـة غير قابلة للتعديل والتحوير ومن ثم فهى فريفــــة ثابتة ،

#### (٣) الزكاةوقاعدة الملاءمسة:

يقصد بالملائمة الضريبية رعاية جانب الممولين والرفق بهم حتى يؤدوا الضريبة طيبة بها أنغسهم غيرشاكيسن ولا متبرمين من تعسف وارهاق ٠

والزكاة تراعى ذلك الجانب تماما ومثال ذلك ذهـاب المعاه الى المزكين والتخفيف في الخرص وأخــــد

الوسط من أموال المزكين لاكرائم أمير النم ولا أنفسها، وجواز شأخيرالزكاة عن مواقيتها اذا كمت لذلك ضرورة ودفع الزكاة عند الحصاد ، الى غير ذلك .

## (٤) الركاة وقاعدة الاقتصاد في نفقات الجباية :

يقعد بالاقتصاد في نفقات الجباية فريبيا الابتعـــاد عن الاسراف في نفقات جباية أموال الفرائب وينطبـــق ذلك على الزكاة ، فالاسلام يدعو عموما الى الاقتصــاد في الانفاق ، هذا ففلا عن أن الزكاة توزع علــــي مستحقيها في مواقع جمعها ولا تنتقل من بلد لأفـــيان الا لمبرورة ، وكذلك جواز أخذ القيمة بدلا من أعيـان الحيوانات والمحاصيل توفيرا وقعدا في الانفـــاق ، كذلك لاتؤخذ الخفروات الى بيت المال لتلفها بسرعــة من أجل ذلك ذهب الفقها الى أن تؤخذ الزكاة مـــن أشمان الخفروات والفواكه ـ التي يسرع اليها التلـف والفساد ـ لا من أعيانها .

#### المطلب الثالست

الهيكل المقترح لتطبيق نظام الركساة والفرائب في العمسسر الحافسسسر

بعد أن اتضح لنا فيما سبق التباين الشاسع بين كل من الركاة والفرائب فاننا نقرر أن الفرائب لا تغنى عن الركاة اطلاقــــــرى فالأصل هو تطبيق نظام الزكاة وما يتصل به من موارد أفـــــرى

اتسقت بها في ظل تطبيق النظام المالي الاسلامي في صدر الدولية الاسلامية وذلك مثل الجزية التي يؤديها غير المسلم في مقابسل حرية ممارسة عقيدته وأيضا نظير اعفائه من أدا الزكسسساة والخدمة العسكرية ، والخراج الذي فرضته الشريعة الاسلاميسسة كفريبة عقارية على الأراض الزراعية في الأقاليم التي فتحهسا الله على أيدى المسلمين .

هذا بالاضافة الى بعض الضرائب غير المباشرة الأخرى مشسسلا ضريبة العشور التى كانت تفرض على الواردات الى البسسسلاد الاسلامية وهي شبيهة بالضرائب الجمركية •

وعلاوة على هذا كله هناك بعض الموارد الأخرى التى أشرنسا اليها فى المبحث الأول من هذا البحث مثل خمس الغنائم ومسسا يعثر عليه من الركاز والمعادن وتركة من لا وارث له غير أحسد الزوجين ، ومال اللقطة ، والمال الذى لامالك له ، وأخيسسرا كل مال صولح عليه المسلمون ،

ومن ذلك نجد أن النظام المالى الاسلامى قد طبق الركياة أولا كأصل بالاضافة الى بعض أنواع الضرائب الأخرى التيتنيا تقتضيها الظروف ومصلحة الدولة الاسلامية .

هذا وقد أجاز الفقه الاسلامى للامام أن يفرض من الضرائيب الدائمة أو المؤقتة ما تدعو اليه الحاجة وتستقيم بـــــه أحوال المسلمين ، وعلى التجار الذين يمرون ببعض نقــــط العراقبة في البلاد الاسلامية ، وعلى السفن التي تمر بموانيء هذه البلاد ، وعلى الحوانيت ودور سك النقود ، ، ، وعلى أنواع

آخرى كثيرة من هذا القبيل <sup>(١)</sup>.

ومن الأسانيد المؤيدة لجواز فرض ضريبة اضافية بجــوار الركاة ، مايلى :

- (۱) لا يمكن القول بأنه طالما أن الضريبة لم تكن موجـــودة على عهد رسول الله على الله عليه وسلم فانه لايجــوز فرضها في العصر الحاضر بجوار الزكاة ، نظرا لأنه علــى عهد رسول الله على الله عليه وسلم كانت هناك وفرة فــى أموال الزكاة وكذلك الأموال التي كان يدفعها أححـــاب رسول الله على الله عليه وسلم بسخاء ،
- (٢) فرض سيدنا عمر بن الخطاب رضى الله عنه الخراج والعشور وكما أوضحنا قبل ذلك فان الخراج هو بمثابة ضريب عقارية، اما العشور فهى شبيهة بالضائب الجمركية فلم
- (٣) لما كانت للركاة مصارفها المعلومة التى حددها المولى عز وجل وميزانيتها المستقلة عن بيت المال وان جياز أن ينهرف الممرف الثامن منها على كافة مصالح المسلميين فان هناك من المرافق العامة والمصالح العامة للمسلميين وغيرهم مالا يتيسر المرف عليه من أموال الزكاة ومن شمقرر الفقها انه اذا كانت هناك حاجة اضافية للمال بعد الركاة يمكن فرض ضرائب اضافية على أن يتم التاكيين

<sup>(</sup>۱) نقلا عن د٠ ابراهيم دسوقى أباظة \_ الاقتصاد الاسلامي (مقوماتــه ومناهجه ) الاتحاد الدولى للبنوك الاسلامية \_ بدون تاريخـ ص ١١٦

- (٤) هناك اتفاق بين فقها ً المسلمين على أنه اذا نزلت حاجــة بالمسلمين بعد أدا ً الزكاة فانه يجب على الأغنيا ً ســــد هذه الحاجات بالتبرع ، والا فرضت ضرائب اضافية عليهم •
- (٥) وكما سبق ذكره من أن الفقه الاسلامى يجيز فرض الضرائسب الدائمة أو المؤقتة حسبما تدعو اليه الحاجة والمعلحسسة العامة للمسلمين ٠

ومن هنا نجد أن التشريع الاسلامى يجيز فرض ضرائب اضافيسة بجانب نظام الزكاة ، الا أن ذلك من قبيل المعظورات التسسس تبيحها الفرورات وبالتالى يجب أن تقدر بقدرها وأن يعتمد فسي تقديرها على الشورى وأن يتأكد من عدل الحكام ومن تخصيصهللحوائج التى فرضت من أجلها وأن ترفع بقدر الامكان بانتهساء الحاجة اليها •

# خلامة البحث ونتائجـــه

فى ختام هذا البحث نخلص الى أن زكاة الأموال تمثل مسسوردا من أهم الموارد المالية للدولة الاسلامية ، وأنه لايخفع لها مسن الأشخاص الا المسلمين وفقا لعبدا اسلامية وعقائدية التطبيلية وانه يشترط فى وعائها العام شرطان : اولهما أن يكون مملوكلية ملكية تامة للاناقعة ، للمكلف ، وآخرهما أن يكون نما الحى ذات أو ناميا بالفعل أو قابلا للنما الموسعة فى تقرير وما الضريبلية الموسعة فى تقرير وما الضريبلية والى أنه يعفى من الزكاة الحد الأدنى للغنى الموجب للزكليساة (النصاب) وحد الكفاية اللائقة بالمعيشة ،

وخلصنا من هذا أيضا الى أن الزكاة تغرض على رأس المسلل ، وعلى رأس المال ونمائه معا ، وعلى الدخل ، ومن أمثلة النسوع الأول الزكاة على رأس المال النقدى ( الذهب والفضة ومافسسس حكمهما ) ، ومن أمثلة النوع الثانى الزكاة على رأس المسلل العينى ( الأنعام كالابل والبقر ومافى حكمهما والغنم ومافسسس حكمهما والخيل والأنعام الأفرى ) والزكاة على رأس المال المختلط ( عروض التجارة ) ومن أمثلة النوع الثالث الزكاة على كل مسسن دخل الاستغلال الزراعى ( الزروع والثمار ) ودخل الانتاج الحيوانى ودخل الانتاج المعدنى والبشرى ودخول سائر المستغلات وكذلك دخسل العمل ،

كما اتضح لنا أن الزكاة وان اتفقت مع الفريبة فى بعض المفسات فانه لايوجد أى وجه لصحة الادعاء بأن الزكاة والفريبة صنصوان، لأن هناك أوجه كثيرة للتباين فيما بينهما ٠

هذا وقد أمكن استخلاص الكثير من المبادى و المنظريبات والمفاهيم الفريبية من نظام فريفة زكاة الأموال •

ومن الهيكل المقترع لتطبيق نظام الزكاة والفرائب في المعسر الحاضر ، فقد أوفحنا أن الأصل هو الزكاة ـ والفرائب لاتفنى عنها ولا يجوز خصم الفرائب المدفوعة من مقدارها وان جاز فصمهسسا من وعائها كتكاليف واجبة الخصم ـ فاذا لم تكف أعوال الزكسسة جاز للدولة ـ أو لولى الأمر ـ أن تفرض بعض الضرائب الانافيسسة بشرط ألا يكون مغالى فيها وأن تخصص للأغراض العارضة التي فرضست من أجلها وأن تنتهى بانتها وهذه الأغراض .

# مراجع البحسست

- (١) القرآن الكريم ٠
- (٢) الأحاديث الشريفة •
- (٣) د٠ ابراهیم دسوقی آباظة ـ الاقتصاد الاسلامی " مقوماته ومنهاجه "
   الاتحاد الدولی للبنوك الاسلامیة ـ بدون تاریخ ٠
- (٤) الفقيه / أبو الحسن المرداوى ـ الانصاف فى الراجع من الخسلاف ـ الجزُّ الثالث ـ مطبعة السنة المحمدية ـ القاهرة ـ بــدون ـ تاريخ ٠
- (ه) الفقيه/ أبو الحسن عبد الله بن مفتاح ـ شرح الأزهار ـ الجــزء الأول ـ مطبعة شركة التمدن ـ القاهرة ـ ١٣٣٢ هـ ٠
- (٦) الامام ابو سليمان الخطابى معالم السنن الجزَّ الثانـــى مطبعة أنصار السنة القاهرة بدون تاريخ •
- (γ) الامام آبو عبيد القاسم بن سلام ـ الأموال ـ مكتبة الكليـــات
   الازهرية ـ القاهرة ـ ١٩٦٨ ٠
- (A) الفقيه ابو محمد بن حزم الأندلسي ـ المحلى ـ الجزُّ الثانـــي ـ مطبعة المنيرية ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ·
- (٩) الفقيه احمد النووى ـ المجموع (شرح المهذب) الجز السـادس ادارة الطباعة المنيرية ـ القاهرة ـ بدون تاريخ •
- (۱۱) الفقيه الزين بن بخيم البحر الرائق شرح كنز الحقائد المال المراء الثانى بدون ناشر بدون تاريخ •
- (۱۲) الفقيه برهان الدين على المرغيتاني الهداية (شرح بدايسة المبتدى الجزء الثاني مطبعة مصطفى محمد القاهــــرة بدون تاريخ •

- (١٣) أو صديق حسن حامد ـ الروضة الندية شرح الدرر البهية ـ الجرز الشاني ـ ادارة الطباعة المنيرية ـ القاهرة ـ بدون تاريخ
- (۱٤) الفقيه محمد أمين ( امين عابدين ) ـ رد المختار على الـــدر المختار ـ الجزء الثاني ـ مطبعة استانبول ـ بدون تاريخ ٠
- (١٥) الفقيه محمد الكاسانى ـ بدائع الصنائع فى ترتيب الشرائــــع ـ الجزء الثانى ـ شركة المطبوعات العلمية ـ القاهرة١٣٢٧ه ٠
- (١٦) الفقيه محمد بن الهمام .. فتح القدير .. الجزء الأول .. مطبع...ة مصطفى محمد ... القاهرة ... بدون تاريخ ٠
- (١٧) ده محمد شوقی الفنجری ـ الاسلام والضمان الاجتماعی ـ دارثقیـف للتألیف والنشر ـ السعودیة ـ ۱۹۸۰ ۰
- (۱۸) الفقیه مصطفیالسیوطی الرحبانی ـ مطالب آولی النهی شـــرح غایة المنتهی ـ الجزء الثانی ـ المکتب الاسلامی ـ دمشــــق ـ ۱۳۸۰ ه ۰
- (١٩) ده يوسف القرضاوى ـ فقه الزكاة ـ مؤسسة الرسالة ـ بيــروت ١٩٨١ م ٠
- (۲۰) أ، يوسف كمال مالزكاة والتآمين معلة الاقتصاد الاسلامــــى بنك دبى الاسلامى مالعدد (١٤) معرم ١٤٠٣ ه.

# توثيق الأحاديث النبوية الشريفة الـــــواردة بالبحــــــث

حديث (۱m) : (اتجروا في أموال اليتامي لا تأكلها الزكاة) ص ( )

# التخريـــج :

أخرجه الطبراني في الأوسط من حديث أنس بن مالـــــك وسنده صحيح .

راجع التيسير بشرح الجامع الصغير ٢٢/١

حديث (٣٢) ( لايقبل الله الصدقة من غلول ) ص ( )

### التغريسيج:

أخرجه البخارى فى محيحه ، كتاب الركاة : بـــاب لا يقبل الله صدقة من غلول ولايقبل الا من كســب طيب ( فى الترجمة) ٣٧٧/٣ وأبو داود فى سنه،كتاب الطهارة :باب فرض الوضوط ١٦/١ من رواية ابـــا المليج عن ابيه بلفظ ( لايقبل الله صدقة من غلول ولا ملاة بغير طهور ) •

والترمذى فى سننه ، كتاب الطهارة : باب ما جاء الاتقبل صلاة بغير طهور ١/٥ من رواية ابن عمر قسال ابوعيسى : هذا الحديث أصح شيء فى هذا البسسساب وأحسن .

والنسائى فى سننه ، كتاب الطهارة : باب فــــرض الوضوع ٨٧/١ ، ٨٨ وابن ماجه فى سننه ، كتــــاب الطهارة: باب

واحمد فی مسنده من مسند این عمر ۳۹/۲ ، ۷۳/۵۱ ومسن مسند اسامة الهذلی ۷۶/۷ ، ۷۵

حديث (٣ ٣) ( مانقص مال من صدقة )

ص ( ) التخريــــج :

أخرجه الترمذى فى سننه كتاب الزهد : باب ماجـــا ممثل الدنيا مثل اربعة نفر ٢٦٢٥ ، ٣٣٥ من روايــة أبو كبشه الاغارى ( من حديث طويل )

حديث ( ٤ ع) ( ليس على المسلم في فرسه ولاعبده صدقة )

ص ( ) التخريـــج:

أخرجه مسلم فى صحيحه ، كتاب الزكاة : باب لا زكساة على المصلم فى عبده وفرسه ٥٥/٧ من رواية المسلسلية . هريرة ٠

وأبو داود في سننه ، كتاب الزكاة : باب صدقــــة الرقيق ١٠٨/٢

والنسائى فى سننه ، كتاب الركاة : باب ركـــــاة الخيل ٥/٥٣

والدارمى فى سننه ، كتاب الزكاة : باب ما لاتجسب فيه الصدقة من الحيوان ٣٨٤/١

واحد فی مسنده من مسند ابی هریرة ۲/۲۲، ۶۱۹ ، ۳۵۹ ، ۳۵۹ ، ۲۵۹ ، ۲۵۹ ، ۲۵۹ ، ۲۷۹ ، ۲۷۹ ، ۲۷۹ ، ۲۷۹ ، ۲۷۹ ،

حديث ( ٥ 🛎 ) ( لاصدقة الا عن ظهر غنى )

ص ( ) التخريـــــج :

رواه البخارى وابو داود والنسائى من حديث ابسى

هريره بلفظ:

" خير الصدقة ما كان عن ظهر غنى ، وابدأ بمن تعول"

حديث (٣ x) (فدين الله أحق آن يقضى ) ص ( ) التخريــــــ :

اخرجه البخارى فى صحيحه ، كتاب الأعيان والنسخور: باب من مات وعليه نذر ١١/٤٨٥ من رواية ابن عباس بلفظ ( لو كان عليها دين اكنت قاضيه قال نعم، قال: فاقضى الله فهو احق بالقشاء)

وكتاب الاعتصام : باب من شبه أصلا معلوما بأصل مبين وقد بين النبى صلى الله عليه وسلم حكمها ليفهمم السائل ٢٩٦/١٣ بلفظ ( فاقضوا الذي له فان الله أحمق بالوفاء)

ومسلم في صحيحه ، كتاب الصوم : بابقضاء الصوم عـن الميت ٢٣/٨ ، ٢٤

والترمذى فى سننه ، كتاب الموم : باب ما جاء فــسى الموم عن الميت ٨٦/٣ وقال ابو عيسى : فى البـــاب عن بريده وابن عمر وعائشة ، وحديث ابن عباس حديــث حسن صحيح .

والنسائى فى سننه ، كتاب الحج ؛ باب تشبيــــه قضاء الحج بقضاء الدين ١١٧/٥ ( من رواية عبداللــه . بن الربير ) •

والدارمي في سننه ، كتاب المناسك : باب الحــــــــع عن الميت ٤١/٢ ٠

وفى الباب حديث عن سودة بنت زمعة وفى كتاب العيام: باب الرجل يموت وعليه صوم ٢٤٢/٠ واحمد فى مسنده ، من مسند ابن عباس ٢١٢/١ ٠ ( روى عن سعيد بن المسيب قوله ( أمر رســـول الله على الله عليه وسلم ان يغرص العنب كمــا يغرص النخل وتؤخذ زكاته زبيبا كما تؤخذ زكاة النخل تمرا )٠

## التغريــــ :

حدیث ( ۲ 💥 )

ص (

أخرجه الترمذى فى سننه ، كتاب الزكاة : باب ماجاء فى الخرص ٢٧/٣ ٠

قال ابو عیسی : هذا حدیث حسن غریب

وأبو داود في سننه ، كتاب الزكاة ، باب فـــي خرص العنب ١١٠/٢

والنسائى فى سننه ، كتاب الزكاة : باب شــرا ٩ الصدقة ١٠٨/ ، ١٠٩ ٠

وابن ماجه فى سننه كتاب الزكاة : باب خسسرس النخيل والعنب ١/

المتمور العاول في الملهم المراهم المعادم عوض المراهم عوض المراهم المراهم عوض المراهم المراهم

ولا شك ان لهذه التبريرات قدرا غير قليل من الوجاهة ، ولكنها لا تنفى - بل تؤكدبالايحاء ان لم يكن بالتسريح - شبهات التعارض بين تعاليم الاديان والتنمية الاقتصادية في حد ذاتها ، بغضن النظر عن مسألة توافقها مع متطلبات تحقيال الرفاهية الاجتماعية بصورتها الشاملة ،

ومن هنا كان اهتمامنا في هذا البحسية بمناقشة الشبهات التي تشار حول الآشار الاقتصادية للتعاليم الدينية ، مركزين نقاشنا على ما جساء به ديننا الحنيف من مبادىء وتشريعات تحكالنشاط الاقتصادي ، وسيتضح من بحثنا هذا بالنشاط الله على الشبهات المشارة بالنسبة للديسان الاسلامي ، بل واتفاق احدث اتجاهات الفكسسر

الاقتصادى فى مجال التنمية مع تعاليم القـــرآن الكريم والسنة الشريفة على صاحبها افضـــل الملاة والتعليم •

## (٢) السياسة المالية في الاسلام

#### (1) الانشاق العام والخاص:

فالكنز هو المقابل الذى حددته هذه الايسة الكريمة للانفاق ، والاقتصاديون مجمع على مضار كنز النقود الذى يمثل شغرة فلللله تدفق الدخل،

اذن فالاسلام حين يدعو للانفاق فانما يدعو لانفاق مرشد يوظف الدخول في نشاط اقتصلدی مثمر، فهو "اولا" يحث على الاقتصاد فللسلك ، وهو "ثانيا" يسمح بالادخار بالقلدر

المعقول ، وهو " ثالثا" يدعو الى توظيــف باقى الدخل ( العفو) بدلا من كنزه ،

وجدير بالذكر ان هذه المبادئ الاسلاميسة لم تكن ملزمة لأفراد المسلمين فقط وانمسا كانت الاساس الذي تدار به المالية العامسة للدولة ، فالتقليد الذي بدأ في مدر الاسلام هو انفاق كل ايرادات الدولة اولا بأول، وقد كان سيدنا عمر بن الخطاب يصر على أن لايبقى في بيت المال شيء من مال المدقة اوالفسى ويتولى توزيعه كله من عام الى عام ويأمر ولاته ان يفعلوا نفس الشيء وققد لجأ فسسى بعض الاحيان الى الاقتراض على ان يسسدد معالمية بعد جمع المدقات ، وقد كان هسدا التمرف مخالفة لسياسات الامبراطوريسسات السابقة للاسلام والتي كان ملوكها يكنسرون الكنوز ويملؤون الخزائن بالأموال ،

كما كان ا تصرف الفاروق رضى الله عنه مخالفالفلسفة موازنة الميزانيات التمسيي سادت اوربا في القرن التاسع عشر والتمسيان نادت بالحد من الانفاق الحكومي والاقتساران

لتمويله وقد جاء الانقلاب الكيدي في المدا القرن مؤيدا لسياسات الدودة الإسلاميسة في صدر الاسلام في دعوته للجوء الي التمويسل العجري لزيادة الانفاق الحكومي العاشسسال للنشاط الاقتعادي في زمن الازمات وتحديسره من الاشر الانكماشي لسياسة تحقيق الفواطسين في الموازنات العامة •

وقد استوعب المفكر الاسلامي العظيم ابسن خلدون هذه الحقيقة وصاغها كأول نظريسة لتأثير مستوى الانفاق الحكومى على حجسم الدخل القومي ، فقد جاء في مقدمت الرائعة قوله : " إن الدولة والسلط ـــان هي السوق الاعظم للعالم ومنه مادة العمران. فاذا احتجز السلطان الاموال او الجبايسات او قعدت فلم يمرفها في معرفها ، قـــل حينشذ ما بايدى الحاشية والحامية وانقطع ماكان يمل منهم لحاشيتهم وذويهم وقلسست نفقاتهم جملة ، وهم معظم السواد ونفقاتهم اكثر مادة للاسواق ممن سواهم ، فيقصصح حينشد الفساد في الاسواق " وقال ايضا عسن الدولة انها السوق الاعظم ام الاسواق كلها واصلها ومادتها في الدخل والخرج، فـــان كسدت وقلت مصارفها فباجدر بما بعدها مسسن

الاسواق ان يلحقها مثل ذلك واشد منه و ايضا فالمال عتردد بين الرعية والسلطان منهاده اليه ومنه اليهم ، فاذا حبسه السلطان عنده فقدته الرعية سنة الله في عباده "المقدمالة مفحة ٢٨٦"٠

# (ب) مصادر ومصارف الركسساة :

ان البعضيرى في تعدق الاغنياء على الفقراء حربا على النماء وحدا من في ميرون الرخاء ، فهم يرون ان العدقة تحول ميوارد كان من الممكن ان يستثمرها الاغنياء في مشروعات انمائية تزيد الانتاج الى الفقيراء الذين ينفقونها في استهلاك المنتجات وهيما ايضا يرون في العدقات تشجيع للفقراء علي التبطل بدلا من العمل المنتج في حين انيه كان من الاولى ان يوجهها الاغنياء في خليسي العزليية ، وفي ذلك فائدة الفقراء والمجتمع كله في نفس الوقت ،

وفريضة الركاة كما نعلم جميعا صدقة فــى المقام الاول تؤخذ من الاغنياء لترد الـــــى الفقراء ولهذا فان شبهة تشجيع الاستهــــلاك

والتبطل التى تشار حول المدقات عمومــــا تحوم حولها ايضا • ولكن المتأمل فى هـــده الفريفة يدرك انها على عكس ذلك تمامـــا سواء كان تركيزنا على الاموال التى تجبـــى منها الزكاة او الممارف التى توزع عليهــا حصيلتها •

فالزكاة تؤخذ من الاموال السائل Liquid assets) غير المستثمـــرة او الفعالة في النماء وليسكما يقول الفقهاء ( المرصوة للنماء) فهي تؤخذ من النقسسود والذهب والغضة وعروض التجارة "اى مخسرون السلع " وبعض الزروع سريعة التلف والسوائسم ( او الحيوانات غير العاملة) ، وكل هـــده الاشياء تمثل نقود او شبه نقـــــود (Money or quasi-money ) والملاحظ ان الركاة لا تؤخذ من هذه الامسوال الا بعد أن تعل نصابا محددا يعادل تقريبـــا احتياجات الفرد الاستهلاكية وقديمعقول مسسسن المدخرات ، كذلك فان الزكاة لاتؤفذ عسسن الحيوانات العاملة في الانتاج ( السواقيين ) كالحرث والسقى ، ولا عن الاوانى التي تعسرض فيها السلع ، ولا عن الاشجار المثمرة " كمــا انها اتل في حالة الشمار المزروسة بالآليية (٥ ٪) عنها في حالة المزروعة بالري الطبيعيين (٥ ٪) وهي اعلى ما تكون (٢٠ ٪) في حالية الركاز والمعادن التي لا يتطلب انتاجهيين الركاز والمعادن التي لا يتطلب انتاجهيوا جهدا وهذا يعني ان الزكاة تؤخذ عيين الاموال السائلة المعطلة وليس عن الاميوال المستثمرة والموظفة في الانتاج ، وان الانتاج الذي يتطلب جهدا والمتثمارا يتمتع باعفاءات جزئية من الزكاة بالمقارنة بالانتاج اليين

هذا من ناحية معادر الزكاة امـــــا اذا التفتنا الى معارف هذه الفريفة فاننا نجد انها موجهة اساسا الى زيادة الانتــاج وليس زيادة الاستهلاك، فقد حددت الآية الكريمة (سورة التوبة الاية ٢٠) الـوجوه التـــــى تنفق فيها الزكوات، والاية تقول " انمـــا المحدقات للفقراء والمساكين والعامليــــن عليها والمؤلفة قلوبهم وفى الرقاب والفارمين وفى سبيل الله وابن السبيل فريفة من اللــه والله عليم حكيم " وواضح من هذه الايةالكريمة

ان توزيع الزكوات لا يذهب كله للفقــــرا، فهناك فئتا العاملين عليها والمؤلف قلوبهم وافرادهما ليسوا بالضرورة مسسسن الفقراء ، وهناك الغارمون الذين يتحملسسون عبئا ماليا ضخما خدمة للمجموعة ، ويسسسرى الفقهاء تعويضهم عن ما تحملوه من اجــــن المالح العام حتى ولو لم يكونوا وصلسسوا حد الفقر، واما ما ينفق في سبيل اللــــم فقد كان الخلفاء ينفقونه ليس في اعسسداد الجيوش فحسب ولكن في الاعمال الانشائيـــــة الجسور والقضاطر والمبانى العامة وتعبيست الطرق واقامة دور يتوقف فيها المسافسسرون للراحة والحمول على الزاد ٠٠٠٠٠ الخ وحتى سهم الفقراء والمساكين لم يكن الغرض منسسه فقط تزويدهم بالسلع الاستهلاكية ولكنه يستعمل ايضا كما قال كثيرا من الفقهاء لتزويدهــم بالالة التي يحتاج لها في الكسبولو نحمصن تأملنا حتى في الجزء المخصص من الزكــــاة للانفاق على الفقراء والمساكين لوجدنـــــا انها لا تستهدف فقط سد احتياجاتهم الاستهلاكيـة وانما ترمى ايضا الى تأهيلهم ليكونـــوا مواطنين عاملين يسهمون في الجهدالانتاجيي ٠ فالرسول صلى الله عليه وسلم قال عن الزكاة :

" لاحظ فيها لفني ولا لقوي مكتسب "رواه عبدالله بن الخيار" وقال ايضا انها تجوز لرجـــل اسابته جائحة اجتاحت ساله فطت له المسألسة حتى يصيب قواما ( او قال سداد) من عيسش " ( رواه قبيمسة بن مخارق الهلالي) وهسدا يعنى ان ما يعطى من الصدقة لمستحقهــــــــــا يجب ان يمكنه من اشباع كل حاجاته وتمكينه من التكسب وقد قيل ان الامام مالك لــــم يحد حدالما يمكن ان يعطى للفقير مسسسن المدقات تحقيقا لقول سيدنا عمر بن الخطسساب ( اذا اعطیتم فاغنوا) فرأی ان یشمــــل المطعم والملبس والمسكن والمركب والخسسادم وآلة الحرفة وكل ما ليس للمرء غناء عنسه، وقدقال بن حزم في المحلي ( على الاغشيسساء في كل بلد ان يقوموا بفقرائهم وان يجبرهم السلطان على ذلك وإن لم تف الزكمسسوات ولافي اساشر الاموال لهم) ، وقد ذكر ابن حسيرم ضمن ما يجب توفيره للفقراء القوت واللبساس والمسكن والطبيب والدواء والخادم

# (ج) برامج الرفاهية والاحتياجات الاساسية :

لقد اصبحت هذه الاحكام الاسلامية اساسـا لما عرف في اوربا في الاونة الاخيرة ببرامـج الرفاهية ( Welfare programmes والضمان الاجتماعي( Social security ) مع بعض الاختلافات التي تؤكد شمول وعد السسة وكفائة النظام الذي اقامه الاسلام منذ اربعة عشر قرنا من الزمان ٠

ولو كانت برامج الرفاهية قد اصحـــت تواجه هجوما شديدا هذه الايام خاصة في العدول الغنية كامريكا بسبب الاعباء الماليسسسة الضخمة التي تفرضها على الدولة والموسريسين فانها اصحت بالنسبة للدول النامية امسسرا محبدًا ، فقد اتضع ان سياسات التنميــــة أدت ـ رغم نجاحها في زيادة الدخول الكليسة بمعدلات كبيرة بلغت إره ير في الفترة ١٩٥٥م و الى ١٩٨٠م الى انخفاض دخول افقر ٤٠ ٪ مسن السكان ) ومن هنا ظهرت الدعوة لما يسمىي ( equitable growth ) بالنمو العادل والذى يقوم على توفير الاحتياجات الاساسي basic needs ) للأفراد في السمدول ) النامية ، ويرى دعاة النمو العادل ان فيسي توفير الاحتياجات الاساسية للافراد مشسسل التعليم والصحة والغذاء الجيد وخلاف استشمارا بشريا يوفر القدرات والمهمارات الضرورية لعملية النمو ، كما يوفرالاستقـرار

السياس والاجتماعي بالقدر الذي يمنح اصحاب رؤوس الاموال الثقة الكافية لاستثمار اموالهم .

وهكذا نرى ان المدقات في الاستسلام ( بمهادرها ومعارفها ) عامل من عوامسسل تنمية الانتاج لا الاستهلاك سوا وظف عائدها في توفير احتياجات الفقراء ، او فسسس تمويل المشروعات الهيكلية الحكومية وفسس الزكاة بالذات نجد كل عناصر السياسة المالية الحكيمة التي رسمها الاسلام ، والتي تسمسح بالاستهلاك في حدود المعقول وتحارب الكنسر بكل صوره تشجيعا للاستثمار ودفعا للتنمية .

### (٣) السياسة النقدية في الاسلام

#### (أ) الركاة كأداة للسياسة النقدية :

ان الركاة هى عماد المالية العامة فـــى الاسلام ، ومن احكامها نستشف مبادى السياسية المالية في الاسلام ، وقد اوضحنا عاليه كيـــف

لأصحابها حتى لو كان الثمن هو عسسسيزوف المستشمرين عن الاقتراض منهم او رفوخهــــم لاستفلال المقرضين لهم • وانما يتم هذا مسن جهة بفرض الزكاة على الاموال المكنسسورة، ومن الطريف جدا ان نجد ان معدل الزكــــاة على الاموال السائلة تبلغ هر٢ لإ وهي نفسس النسبة التى اكتشف الباحثون الغربيسسون انها ادنى حد يجب ان يصله سعر الفائسسسدة قبل ان يتمكن من اغراء اصحاب الامسسسوال المكنوزة باقراضها واخراجها من مصيحدة السيولة ( liquidity trap ) وهذا يعني ان سعر الفائدة لا يمثل اغراءً فعالا فــــي تحريك الاموال المكنوزة قبل ان يتجاوز هر٢٪ ولكن الزكاة تحرك هذه الاموال لانها تفسسرى على اصحابها عقوبة بهذا المقدار، ولعل هذا يبين لنا مغزى دعوته صلى الله عليه وسلم اموالهم حتى لاتأكلها الزكاة، واعفاء اصحاب الاموال الذين يقرضون اموالهم للآخريــــن من الزكاة تأكيد لفعالية الزكاة في تحريك الاموال المكنوزة .

### (ب) ضمان القيمة كبديل للفائدة :

وبجانب توظيف الزكاة في تحريب الاموال المكنوزة نجد ان وفع الوديعــــة فى الاسلام له نفس الاثر الاقتصادي، فالشخصيص الذى يودع اخر وديعة دون ان يسمح لــــه بالتصرف فيها ، في حكم كانز المال مــــع اختلاف بسيط وهو انه يحفظ كنزه عند غيسره وليس في حوزته هو ، ولذلك فان الاسمالم لا يلزم المودع بسمسوء رد الامانسسسة لصاحبها كما هي ، فلو تدهور حال الوديعسة بمرور الزمن ما كان المؤتمن مسئولا عسسن ذلك التدهور ، وحتى لو ضاعت دون اهمسسال منه ما كان مسئولا عن تعويض صاحبها افالرسول صلى الله عليه وسلم يقول " لا ضمان علىي مؤتمن " ( عن بن عمر رض الله عنهمـــا) اما لو سمح المودع للشخص المؤتمى باستغلال الوديعة لفائدته فكأنما اقرضها له حتى يستردها منه وفي هذه الحالة وجسب على المؤتمن صيانتها من التدهورو الضيساع وهو ملزم بتعويضها ان تدهورت قيمتهــــا او ضاعت ، وفي هذا الوضع تشجيع واضــــح لصاحب الوديعة لان يجلها قرضا للمؤتمسن وليس فقط وديعة لديه • وهكذا تتحصيول الودائع من كنز الى مال مستغل •

وتظهر اهمية احكام الوديعة هذه اذا ما تذكرنا التدهور الكبير الذي يحدث في تنمة النقود في ظروف التضغم المالى الجامح في مثل هذه الظروف التي يتعرض فيها صاحب المال لتدهور قيمته اذا ما كنزه او اسلف بفوائد تقل عن معدلات التضغم فيضمن الاسلام لماحب المال الذي يقرضه المحافظة عليليات ومن هنا كان تجويز المالكيليات ومن هنا كان تجويز المالكيليات ومن هنا كان تجويز المالكيليات قيمته ومن هنا كان تجويز المالكيليات من الدنانير المقترضة بأكثر منها اذا ميلة قومت في زمن الاقراض بوحدات من سلعة معينة ثم ارتفع سعر هذه السلعة عند حلول موعيدالدناغ

### (ج) التسليف الاستهلاكي والاستثماري:

والاسلام حين يفرض على المقترض الالتسرام بالحفاظ على قيمة القرض بدلا من دفع فائسدة ربوية يتجنب مشاكسل عدم التفريق فللمسلمام الربوى من القرض الاستهلاكليسي والاستثمارى واتجاه المرابين للتسليليسف الاستهلاكي بدلا من التسليف الاستثمارى فالاغنياء الذين يبحثون عن قروض يستثمرونها في تنميسة شرواتهم ينافسون الفقراء الباحثين على

قروض لتمويل احتياجاتهم الاستهلاكية، وذلك فى سوق مالية واحدة يسودها سعر فائسسرون واحد ، بل ان الفقراء كثيرا ما يفطسرون للاقتراض بسعرفائدة اعلى نظرا لافتقارهسسم للفمان الذى يطلبه المقرضون او لوقوعهسسم فى براثن معولين محدودى العدد وهم بعسسد ذلك مجبرون على رد الديون بفوائدها رغسم انهم وظفوها فى الاستهلاك ولم ينموهسسسا

ولكن في النظام الاسلامي لايلزم الفقيسر المقترض لأجل تمويل احتياجاته الاستهلاكيسة بسوى رد الدين بقيمته الحقيقية التي تسلمه بها و وهذا الالتزام يساعد في الحد مسسن الجموح في الاقتراض للاستهلاك تحت تأثيسسر عامل تفضيل المنفعة العاجلة على الآجلسة الوقت يهي النظام الاسلامي لمن يقرض مستثمرا الوقت يهي النظام الاسلامي لمن يقرض مستثمرا فرصة مشاركته في عائد الاستثمار اما علسسي الساس القراض او المضاربة ولما كان هسندا الوقع يفري اصحاب الاموال الفائلة باقسران

المستثمرين دون المستهلكين وما يتبع ذلك من حرمان للمعوزين من المستهلكين نجسد ان الاسلام يحض هذه الفئة بتخصيص سهم مسسن الركاة للفارمين ، وهؤلاء هم العاجزون عسن الوفاء بديونهم وقد قال رسول الله صلسا الله عليه وسلم " أنا اولى بالمؤمنين مسسن انفسهم ، فمن توفى من المؤمنين وتسسرك دينا فعلى قضاءه ، ومن ترك مالا فهسسول لورثته " عن ابى هريرة رضى الله عنسسر وبضمان الحاكم للديون زالت احدى المبسررات الرئيسية للفائدة وهو خطر هلاك القسسرض بعجز المقترض عن رده ،

واخيرا نجد ان النظام الاسلامي لايبيسح لصاحب المال اخذ عائد يحدد سلفا عسسسن تسليفه لشخص اخر لان هذا يصبح ربا، ولكسن الاسلام يبيح بصاحب المال ان يأخذ مثل هذا العائد اذا ما استثمر ماله في شكل عقسار او سلعة رأسمالية او استهلاكية معمسسرة (كالمنزل او الجرار او السيارة) ففي هذه الحالة يكون القرض في شكل جامد وليسسسائل فيكون العائد ايجارا، وبهذا يشجسع السياسة النقدية الاسلامية اصحاب الامسسوال القابلسة لاستثمارها وتوظيفها في شيء ذي نفع بدلا من ابقائها معطلة دون عائد.

وهكذا نجد ان الاسلام يقضى على كـــــل مبررات اخذ الفائدة التى اسلفناهـــــوال ويقدم بدائل فعالة بحث امحاب الامـــوال لاقراضها خاصة للاغراض الاستثماريـــــة او توظيفها بأنفسهم فى النشاط الانتاجى .

## (٤) الاسلام ومدرسة جانب العرض

# (1) الاسلام واتهام مدارس جانب الطلب باهمـــال التنميــة :

منذ قيام مدرسة الطبيعييـــــــن
( physiocrats ) في القرن الشامــن عشر ساد الفكر الاقتصادي الفربي اعتقـــاد قوي بان العدالة تتعارض مع التنمية وقــد تجسد هذا الرأي في القول بأن الفرائـــب التصاعدية عالية الفئات التي تستهـــدف المنادة توزيع الدخل من الاغنيا وللافــرا عادة توزيع الدخل من الاغنيا وللادفـــرا تقتل في الاغنيا والحافز للعمل وللادفـــار

والاستثمار، وفي الاونة الاخيرة وجد هــــدا الاعتقاد اقوى انصاره في مدرسة الاقتصاد مــن جانب العرض ( supply -side economics ) التي تنادى بخفض فئات الضرائب الى الحـــد الذي ينشط الادخار والاستثمار والانتـــاج ، ويؤدى بالتالى الى زيادة حصيلة الضرائــب، ومن ابرز اقتصادى هذه المدرسة البروفســور آرثر لافر ٠

اهتمام الاسلام بالانفاق وتحقيق العدالـــــة الاقتصادية يجعله من انصار مدارس الاقتصـــاد من جانب الطلب وهذه المدارس تواجــــــه اتهامات بانها تهتم بعدالة توزيع الناتـــج القومى واستقراره اكثر من تنمية هــــــدا الناتـــ

ولكن الستامل في توجهسسات السياسسات الاقتصادية الكلية في الاسلام يكشف عن عسدم انطباق هذه الاتهامات على النظام الاسلامسي . فالشواهد كثيرة جدا على ان تنمية الانتسساج في مقدمة اهتمامات السياسة الاقتصاديسسية الاسلامية .

والقرآن الكريم والسنة الشريفة يؤكدان عدم التناقض بين العدقات والتنمية فاللله المنحانه وتعالى يقول في محكم تنزيلله وهو خيله المؤقتم من شيء فهو يخلفه وهو خيله الرازقين" ( سورة سبأ له الاية ٣٩ ) والرسول عليه المعلاة والسلام قال ( ما نقص مال مللية عليه المعلاة والسلام قال ( ما نقص مال مللية والمعلق في هذين النصين الشريفين يوحى بان المدقلة في هذين النصين الشريفين يوحى بان المدقلة ينجم عنها بطريقة او بأخرى زيادة في دخلل

معطيها تعوضه عن ما بذله لغيره وهو ما يمكن ان يحدث عن طريق ما يعرف بدورة الدخــــل circular flow of income

وفى الرسالة المتبادلة بين عمر بــــن الخطاب وواليه على مصر عمرو بن العسساس رض الله عنهما نجد وعيا فريدا بانعكاسسات السياسة الضريبية على الانتاج والتنميسسة • نسيدنا عمر يكتب الى واليه مستغربا قلمسمة الخراج - فيقول له: " ان ارضك واسعة عريضة رفيعة • وقد اعطى اهلها عددا وجلدا وقسسوة في بر وبحر ، وانها قد عالجها الفراعنسسة وعملوا فيها عملا محكما مع شدة عتوهــــمــم وكفرهم ، فعجبت من ذلك واعجب من ما عجبست انها لا تؤدى نمف ماتؤدية من الخراج قبـــل ذلك على غير قحوط ولا جدب ) وكان تفسيــــــر اوفر واكثر والارض اعمر لانهم كانوا علسسسى كفرهم وعتوهم ارغب في عمارة الارض منذ كسسان الاسلام ) •

وفى ماقاله العمران فدم دقيـــــــــق الارتباط حصيلة الضرائب (او الخـــــراج) بعدالة الفئات الضريبية من جهة ،وتوظيـــف هذه الحصيلة في تعمير الايض من جهة اخري.

وقد استشف العلامة بن خلدون من النصوص الاسلامية هذه الحقيقة الاقتصادية الجوهريـــة فاخرج لنا اقدم صياغة لفظية لمنحنــــى فاخرج لنا اقدم صياغة لفظية لمنحنــــى لافر ( Laffer curve ) اذ قــــال: اذا قلت الوزائع والوظائف على الرعايــا نشطوا للعمل وغبوا فيه ،فيكثر الاعتمــاد ويتزايد لحصول الاغتباط بقلة المغرم، واذا . كثر الاعتمار كثرت اعداد تلك الوظائــــف والوزائع وكثرت الجابية ( م٢٧٧) ووفـــع ابن خلدون القانون الاخلاقي الاساسي للتنميـة ابن خلدون القانون الاخلاقي الاساسي للتنميـة عين الظلم والعدوان امر ياقع لابد منــــه عن الظلم والعدوان امر ياقع لابد منـــه

# (ب) اهتمام الاسلام بجانب العرض:

من هذا يتضح ان دعوة الاسلام للعد السية الاقتصادية لم تغفل قط انعكاسات تحقيق هنذه العدالة على التنمية على النحو الذي يقسال

ان مدارس الاقتصاد من جانب الطلب قـــ اغفلتها • بل ان من الواضح من النمىسوس التى اوردناها ان الاسلام ينبه الى أن العدالة الاقتصادية تسرع بالتنمية ولاتعطلها كما زعم معظم الاقتصاديين الغربيين • ولعسسل الاقتصاديين الغربيين محقين فى زعمهــــم هذا اذا كانوا يتحدثون عن عدالة اقتصاديسة تتحقق بضرائب تساعدية تفرضها الدول بقسوة التانون والسلطان على الاغنياء، مما يقتبل الحافز في الاخيرين ، الانتاج وزيــــادة دخولهم • ولكن هذا لاينطبق على الركــــاة بحال من الاحوال ، فهي وان كانت حقــــــا للفقير في مال الغنى ، فان عنص الاختيــار والبذل فيها يخرجها من حيز الضرائسسسب الجبرية الى حيز المساعدات التطوعية . محيح ان هناك من كان يعتبر الزكاة مفرما حتيي في صدر الاسلام كما بين القرآن الكريـــم ( سورة التوبة - الاية ٩٨) ولكن من يراهـا قربة وبركة ونما ١٠ ويدفعها عن طيب نفسسس فلن يكون لها اثر سلبى على رغبته فـــــى الانتاج والكسب ، بل انها قد تكون حافسسزا لمزيدمن الانتاج والتكسب كيماليكون مسسسن المتعدقين فينال خيري الدنياوالاخرة ،

واذا كان حرص الاسلام شديدا على توزيـــع المال توزيعا عادلا ( كي لا يكون دولـــــة بين الاغنياء) فان لعدالة الاسلام الاقتصاديسة بعدا اخرا قلما يوجد في النظم الاقتصاديسية الاخرى • ذلك ان عدل الاسلام يقتضي الا يكسسون الكسب الا ثمرة لجهد، ودون استغلال لاحد، ومسن هنا كان تحريم احتكار الموارد الطبيعيـــة ( وهو ما عبر عنه بالماء والكلا والنار فــي حديث الرسول صلى الله عليه وسلم المشهـــور) لفرد من الافراد وجعلها شراكة بين الانسسام، ومنه تحريم اكل اموال الناس بالباطل ، ورشوة الحكام والابتزاز ، والاختلاس والسرقــــة ، والغش في البيوع والمسألة بغير حق والقمسار والاحتكار والرباء وكما هو معروف فسلسان جميع هذه الافعال وسيلة للكسب بدون اضافسسة حقيقية للانتاج وانما بسلب اموال الغيسسوه لهذا فهى كلها من مما بسمى بالمناشــــط ( zwro-sum processes المتناسخة ( بل ان بعضها ما يؤدى الى خفض الانتاج كمسسا يحدث عندما يفقد المنتجون الواقعون تحسست براثن المرابين الرغبة في الانتاج، او حينما يتعمد المحتكر خفض الانتاج ليرفع الاسعسسار، وبديهى ان تحريم الاسلام لهذه الاساليسسسب فى التكسب من دون المشاركة فى الجهسسسد الانتاجى فيه تحفيز للمنتجين لمزيد مسسسن الانتاج بحفظ حقهم كاملا فى التمتع بشمسسار جهدهم واجبار سارقى جهد الاخرين للتكسسسب بالعمل المنتج ٠

وسعى النظام الاسلامي الزيادة الانتسسساج لا يعتمد فقط على تحقيق العدالة الاقتصادية كحافز للانتاج ولكنه ايضا يشمل مختلى الاجراءات التي تستهدف تحريك المسسسوارد المعطلة وقد اشراها من قبل الى اشر الركساة في تحريك رؤوس الاموال المعطلة وتوظيــــف عائدها في توفيرالة العمل للمقتدريـــــن العاطلين عن العمل ، ومن هذا القبيلل سياسة الاسلام نحو الارض فقد قال ملى اللسسه عليه وسلم ( من احيا ارضا ميتة فلــــه ) " رواه جابر رض الله عنه " وضمانا لكــي تظل الارض مستغلة حدد سيدنا عمر فتسمسرة بثلاث سنوات تؤول ملكيتها بعد ذلك الى مـن يستملحها ، وقد اقطع الرسولملي السله عليه وسلم وخلفاؤه الاراض للمستثمريب لاستملاحها وزيادة عاشدها،

### (٥) موجز وخاتمــــة

يمكننا الان ان نعود فنوجز ما فملنــــاه في هذا البحث من قضايا وآراء فقد كانت نقط....ة البداية هي دفع شبهة اغفال النظام الاقتصــادي الاسلامي لمسألة التنمية بسبب اهتمامه الشديــــد بزيادة الانفاق وعدالة توزيع الدخل ، وان ذلسك يتم على حساب الادخار والاستثمار اللازميــــن للتنمية • وقد اوفحنا ان السياسة الاقتصاديـــة الكلية في الاسلام ـ بشقيها المالي والنقـــدي٠ موجهة لتحقيق التنمية العادلة التى تجمع بيسسن العدالة الاقتصادية والنمو السريع • وبالنسبـــة للسياسة المالية فقد تبين ان الزكاة التسمسي هي عماد هذه السياسة تحارب الكنز وتشجسسسع الاستثمار على حساب الاستهلاك وان حميلتها موظفسة اساسا لبناء الهياكل الاساسية وزيادة انتاجيسسة الفقراء بتوفير احتياجاتهم الاساسية ٠ امـــــا السياسة النقدية والتي تعمل في توافق تام مسع السياسة المالية \_ فتستهدف تعريك المدخـــرات وتشجيع التسليف، خاصة الاستثماري منه، وانهــا تقدم اكثر من بديل للفائدة ، كحافز لاقسسراض او استثمار الاموال بدل من كنزها • ومن هسسنة البدائل الزكاة نفسها التى تهدد المال المكنسوز بالفناء والزام المقترض برد الدين بقيمتسسسه الحقيقية وضمان الدولة لديون المعوزين بردها سان دها الحال سامن سهم الفارمين •

وقد حاولنا ان نوضح ايضا ان اهتمــــام الاسلام بالانفاق وعدالة توزيع الشروة لايجعــــال من سياساته الاقتصادية نمطا من انماط مـــدارس الاقتصاد من جانب الطلب والتى تتهم بالاهتمــام بالعدالة والاستقرار الاقتصادى اكثر من التنميــة، وقد اوضحنا ان النظام الاسلامى لا يغفل مسائــــل زيادة الانتاج والتنمية ، بل يجعل من العدالـــة والانفاق مدخلا لزيادة الانتاج وتسريع للتنميــة، وذكرنا ان ذلك يتم بتجنب فرض فئات ضريبيــــة، على الاغنياء ، ومحاربة الكسـب عالية وتصاعدية على الاغنياء ، ومحاربة الكسـب بدون انتاج والاعتماد على حرص المؤمن على دفـــع الزكوات طوعا لكى لايفعف حافزه للانتاج نتيجـــة فقدان جزء من عائد جهده .

وهكذا يتضح ان الزعم بأن الاسلام بدعوت للريادة الانفاق وتوزيع الشروة توزيعا عصادلا يشمل التنمية وزيادة الانتاج زعم باطحصل وان التنمية العادلة هي من ايداعات النظلمام الاقتصادي الاسلامي وهو لازال من اقدر الانظمان ان لم يكن اقدرها على تحقيق هذا النمط مصل

# المراجــــع

- (۱) القرآن الكريم •
- (٢) الامام الحافظ السيوطى: الجامع المغير فى احاديـــــث البشير النذير،
- (٣) العلامة عبد الرحمن بن خلدون : الجزء الاول من كتــــاب العبر وديوان المبتدأ والخبر،
  - (٤) السيد سابق: فقه السنة ( الجزَّ الشالث) ٠
    - (٥) سيد قطب: العدالة الاسلامية في الاسلام ٠
      - (٦) البهى الخولى: الشروة في ظل الاسلام •
  - (٧) الدكتور احمد صفى الدين عوض : اصول الاقتصاد الاسلامي ٠
    - (٨) عفيف عبدالفتاح طياره : روح الدين الاسلامي ٠
    - (٩) الدكتور محمد هاشم عوض: دولة الرضاهية المسلمة ٠

#### ( 1777 )

- (۱۰) الدكتور محمد هاشم عوض: الاسلام والعدالة الاقتصاديـــة في الصودان ٠
  - (١١) الدكتور محمد هاشم عوض: اقتصاديات الزكاة ٠
- (۱۲) الدكتور معمد هاشم عوض: نظرية النماء والركود عنـــد ابن خلدون ۰
- (۱۳) الدكتور سليمان الطماوي : عمر بن الخطاب و اسمسول المديثة ٠ السياسة و الادارة الحديثة ٠
  - (١٤) الدكتور اسماعيل شوقي شحاته : البنوك الاسلامية ٠

# توثيق الاحاديث النبوية الشريفة الواردة بالبحــــــث

حديث ( رقم ا ) " رحم الله امر ا اكتسب طيبا وانفق قصدا،وقسدم مفحة ( ) فضلا ليوم فقره وحاجته "

#### التخريسيج:

الحديث اخرجه ابن النجار عن عاششة ( كذا فـــــى الفتح الكبير ١٣٢/٢ ) •

حديث (رقم٢\* ) " قال عن الزكاة " لاحظ فيها لغنى ولا لقوى مكتسب" مفحة ( )

# التخريـــج :

رواه عبید الله بن عبدالله بن الخیار،وهو حدیت صحیح رواه ابو داود والنسائی وغیرهما باسانیصد صحیحة والحدیث " اعطیکما بعد ان اعلمکما انسسه لاحظ فیها لغنی ولا لقوی مکتسب " حدیث صحیح ، ( المجموع ـ ١٣٥ )

حديث (رقم٣٠٠) " لاضمان على مؤتمن "

مفحة ( ) التخريسيج:

رواه البيهقى فى السنن عن ابن عمرو رضى اللسسسه عنهما ( الفتح الكبير ٣٤٦/٣)٠

( 1770 )

حديث (رقم ٤\*) " انا اولى بالمؤمنين من انفسهم ،فمن توفى مسلن صفحة ( ) المؤمنين وترك دينا فعلى قضاءه ،ومن ترك ملا فهو لورثته " •

التفريـــج :

سبق تخریجه ،

حديث (رقم 🚓 ) " وما نقص مال من صدقة "

صفحة ( ) التخريسيج:

سبق تخریجه ۰

حديث (رقم ٦\* ) " من احيا أرضا ميته فله "

مفحة ( ) التخريسيج:

سبق تخریجه ۰

حرابسة تحليلية لكفارتطبيق فريضة الزكاة على تعظيم العائد الاقتصادي والاجتماعي

د . سامی نجدی رفیاعی

# حمليست تحليلين لَكُوْل رَفْطِيقٍ فريضِت المزكاة على تعظيم العائد الاقتصاديس والاجتماعي د ما مى جوي رفاعي

#### طبيعة المشكلة والغرض من البحث:

من الشابت ان الزكاة هى الركن الشالث من أركان الاسلام ،وتعريفها فى الشرع اعطاء جزء من النصاب اللى فقير ونحوه غير متصف بمانع شرعى يمنع من الصليدان الله (۱).

والحقيقة ان الزكاة ليست مجرد احسان او تفضيل يجود به الاغنياء على من يدخلون في مصارفها ،وانمسا هي حق مفروض في اموالهم يقاتلون على منعه كما فعسل الصديق ابو بكر رضى الله عنه مصداقا لقول اللسسسة تعالى : " وفي اموالهم حق للسائل والمحروم " .

<sup>(</sup>۱) الامام / محمد الشوكانى ـ نيل الاوطار " شــرح منتقى الاخيار من احاديث سيد الاخيار " ـ الجزء ٣ ،٤ ـ مكتبة الدعوة الاسلامية بالازهر ـ ص

وكون الزكاة حقا مفروضا جعل منها أداة اقتصادية ومالية يمكن لولى الأمر بها ان يصل الى تحقيـــــــق اهداف اقتصادية واجتماعية عدة .

فقد ثبت ان الركاة هي من انجح النظم لعـــــلاج مشكلة الفقر من زاوية انها حق محدد من قبل اللـــه في أموال الأغنياء بما يكفي حاجة الفقراء،ويكفــــل دوامها وانتظامها ، ويجيز للدولة ــ ولى الأمـــر ــ ان تتدخل في جهايتها وانفاقها في حالة امتناع مــن تجب عليهم عن ذلك (١).

ومن زاوية اخرى ، فهى لا تعتمد فى علاجها لهده المشكلة على كونها دوا المسكنا وانما على كونها حلاجا علاجا يستأصل شأفسة الدا البان يحول متلقى الزكساة الى قوة منتجة يعود نفعها على المجتمع بعد فتسرة وجيزة وذلك من خلال كونها حافزا على الاستثمار وفتسط فرص للعمالة ، ومن خلال تطبيق وجهات النظر التسسى تنادى بالاغناء بالزكاة هذا بالاضافة الى كونها وسيلة لاعادة توزيع الدخل لصالح الطبقات التى يرتفسيل لديها الميل الحدى للاستهلاك الامر الذى ينعكس علسسار زيادة الانتاج والاستثمار والدخل من خلال آئسسسار

<sup>(</sup>۱) الشيخ عبد الرحمن حسن ـ الموارد المالية فـــــى الاسلام ـ المؤتمر الاول لمجمع البحوث الاسلاميـة ـ الازهر ـ ص ۲۹۷ ۰

ويهدف الباحث في بحثه هذا الى اماطة اللشسام عن بعض آثار الزكاة على تعظيم العائد الاقتصلادي والاجتماعي وذلك في النقاط التالية :

أولا : آثار الركاة كأداة لاعادة توزيع الدخل •

ثانيا: آثار الزكاة كدافع نحو الاستثمار •

ثالثا: آثار الركاة كأداة لتوفير الضمانــات

والحوافز الكافية للمستثمرين •

رابعا: آثار تطبيق سياسة الاغناء بالزكاة -

خامسا: آثار الركاة على زيادة الحصيلة وتخفييض

تكاليف الجباية •

#### : آثار الزكاة كأداة لاعادة توزيع الدخل :

أولا

 عند الضرورة ، وبالطبع تكون بدون فوائد (١).

ومن اهم هذه الموارد مورد " الزكساة " حيث انها اساس النظام المالى والاقتصليات في الاسلام ، فهي أداة من أدواته الفعالة التي يمكن استخدامها في الوصول الى بعض الاهللم الاقتصادية والاجتماعية والمالية .

وأول آشار الزكاة كأداة اقتصادية ومالية انها تمثل أداة لاعادة توزيع الدخول لصالـــــع الطبقات ذات الدخل المحدود ـ والتى يرتفــــع لديها الميل الحدى للاستهلاك ـ الأمر الـــــدى ينعكس ـ مع تكييف نمط الاستهلاك والانتاج ـ علــى زيادة الطلب والانفاق ومن ثم الدخل والاستثمار،

وقد يرد على ذلك بأن الضرائب تمتــــل أداة لاعادة توزيع الدخل وهو أمر محيح ، الا أن الضرائب في هذا الصدد لا ترقى فعالية آثارهــا الى فعالية آثار الركاة ذلك لأن الركاة تؤخــذ بالحق من الغنى وتعطى للغنى والفقير ايضـا ، ومثال ذلك الضرائب غير المباشرة التي يدفعهـا

<sup>(</sup>۱) د محمد عبد المنعم عصفس ، نحو النظريسسة الاقتصادية في الاسلام ، " الدخل والاستقصسرار " من مطبوعات الاتحاد الدولي للبنوك الاسلاميسسة القاهرة ـ ١٤٠١ هـ - ص ٢٣١ ٠

الجميع ، بينما وقعها اشد قسوة على الفقيسسر وتنفق حصيلتها على بعض المرافق العامة والامسن التى يستفيد منها كل من الغنى والفقير بــــل قد يستأثر بها الغنى (١).

ويمكن ابراز آشار الزكاة كأداة لاعسسادة توزيع الدخل لمالح الطبقات ذات الدخل المحدود من النواحى الاقتصادية والاجتماعية كمايلى:

(۱) المعالجة الفعالة لمشكلة الفقر التــــى
تعانى منها المجتمعات ،وتتضح عظمة الأثــار
الاجتماعية لذلك اذا ما طبقت القاعـــدة
الفقهية التى تقفى بتوزيع الزكاة حيـــث
جمعت ، حيث ان فى ذلك رعاية لحرمــــة
الجوار ، وتنظيما لمحاربة الفقــــر
ومطاردته ، وتدريبا لكل اقليم علـــــى
الاكتفاء الذاتى ،وعلاج مشاكله الداخليــة،
ولأن فقراء البلد قد تعلقت انظارهــــم
وقلوبهم بهذا المال فكان حقهم فيــــم

<sup>(</sup>۱) د حسين شحاته ـ محاسبة النكاة " مفهوماونظاما وتطبيقا " ـ من مطبوعات الاتحاد الدولـــــــى للبنوك الاسلامية ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ص ٥٥٠ (٢) د عومف القرضاوى ـ حسن توزيع حصيلة الزكــاة مجلة الاقتصاد الاسلامي ـ العدد ١٢ ـ ص ١١٠

من آشار اجتماعية تتمثل في ازالة الحقــــد والتباغض بين أبناء البلدة الواحدة ويدفعهــم نحو الحرص على اموال الاغنياء التي تحققوا مـن ان نفعها يعود عليهم •

(٢) ان اعادة توزيع الدخل لصالح الفقرا الذيــــن يرتفع لديهم الميل الحدى للاستهلاك عن غيرهـــم من الاغنيا عنعكس على زيادة الانفاق وبالتالــــى من خلال المضاعف على زيادة الانتاج ،حيـــــــت ان المضاعف هو المقياس الذي يحدد استجابة الناتج القوميللتغير في الانفاق ٠

والفكرة الاساسية للمضاعف هي ان زيــادة الانفاق التلقائي يترتب عليها زيادة الدخــل القومي بكمية مضاعفة تتوقف على الميل الحــدي للاستهلاك فتريد بزيادته وتنخفض بانخفاضــه، ومعنى ذلك ان كلا من الاستهلاك والاستثمار يسيسران معا ، فكلما زاد الاستهلاك زاد الاستثمار حـــي مستوى معين هو ذلك المستوى الذي تمثله العمالة الكاملة (1).

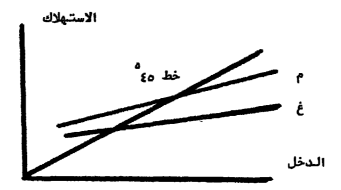
وقد قام احد الباحثين (٢) بعمل مقارنسة

<sup>(</sup>۱) د محمد عبد المنعم عفر ـ المرجع السابق ـ ص ۲۳۳

<sup>(</sup>۲) أ• مختار محمد متولى ـ التوازن العام والسياسات الاقتصادية الكلية في اقتصاد اسلامي ـ جــدة ـ المركز العالمي لابحاث الاقتصاد الاسلامي •

لمنحنى ( دالة ) الاستهلاك في مجتمع اسلامي قائسم على الزكاة بمنحنى الاستهلاك في مجتمع غيـــر اسلامي بينت ارتفاع منحنى الاستهلاك في المجتمـع الاسلامي عن غيره وزيادة الميل الخاص به عمـــا يوضح النتيجة السابقة ٠

وهذه المقارنة مبينة بالشكل البيانــــى رقم(١)



حيث م تمثل دالة الاستهلاك في مجتمع اسلامي قائم على الركاة •

، غ تمثل دالة الاستهلاك في مجتمع غير اسلامـــي

كماتؤدى الزكاة من خلال تكييف الهيك السلعى للطلب على الضروريات نتيجة لزيادة القوة الشرائية النسبية لدى الفقراء كأثر من آشار اعادة توزيع الدخل ، ونقص الطلب على الكماليات والسلع الترفيسهية والمحرمة الى توجه جانسب كبير من الانفاق نحو اشباع الاحتياجات الحقيقيسة للمجتمع والحد من التطور والتنوع الفيسسر مرغوب فيه في الحاجات والاستهلاك الترفيسي والاسراف الذي يسود المجتمعات الرأسماليسية وهو ما ينتج عنه في النهاية رفع المستسوى المحقق من المنافع الاقتصادية لاعادة توزيسسع الدخل (۱).

أفف الى ذلك ان زيادة الطلب والانفسساق الناتج عن اعادة توزيع الدخل لصالح الطبقسات الفقيرة ، والتى يرتفع ميلها الحدى للاستهسلاك بما يؤدى اليه منزيادة الناتج القومى تنعكسس آثارها على تخفيض التكاليف ،حيث انه كلمسسا

<sup>(</sup>۱) د محمد عبد المنعم عفر ـ المرجع السابـــــق ـ م ص ۱۹۳ ۰

زاد حجم الناتج كلما انخفض نصيب الوحدة المنتجة من التكلفة الكلية ـ نظرا لأثر التكاليــــــف الشابتة ـ وهو ما يعطى فرصة للمنشأة بــــل يفرض عليها واجباوخاصة اذا ماكنت تنتــــــ سلعة لازمة لطبقة الفقراء وهى التى يزيــــــ الطلب من جانبها ـ نحو تخفيض امعار البيـــــــ الامر الذي ينعكس مرة اخرى على زيادة الطلـــب وبالتالى زيادة الانتاج وانخفاض التكاليف مــرة اخرى ٠

وقد يدفع فى مواجهة هذا الاثر الاخيــــر بأنه يتوقف على مدى مرونة الانتاج ومرونــــة الاسعار وخاصة فى مجال الصناعات الاستهلاكية ،

ويرد على ذلك بأن منهج التنمية فــــرورة الاصلاح يرتكز ــ كأحد مقوماته ــ على فـــرورة تكييف نمط الاستثمار بحيث تتحدد اوليات الانتاج في الاقتصاد الاسلامي بتوفير الضروريــــات والاحتياجات الاساسية لحفظ الدين والحيــاة والقوة البدنية والذهنية اللازمة لأدا الواجبـات تجاه النفس والاسرة والمجتمع ، وحفظ نظــــام المجتمع وأمنه الداخلي والخارجي ،يلي ذلـــك شبه الضروريات ثم الكماليات ،

ومن ثم فان توفير الضروريات واجب على المجتمع ، اذ تعمل الدولة على تحقيقه اذا لــم

يتم من خلال آلية السوق اما بتوفير الحوافــــز لذلك او مباشرتها للمشروعات العامة المؤديــة الى تحقيقه ، وهذا الهيكل هو نفسه الهيكــــل السلعى للطلب في خطوطه العريضة وبذا يتجــــه كل من الانتاج والطلب في نفس الاتجاه (١).

ولا تعنى اولويات الانتاج هذه التركيسين على الانتاج الغذائي والكسائي وغيره من اشكسال الانتاج الزراعي والانشطة المرتبطة بهــــــا وتفضيلها على الانتاج الصناعي وتطويره وتنميته، او الاهتمام داخل الصناعة بالصناعات الاستهلاكيسة على حساب الصناعات الثقيلة ، وعدم اقامــــة قاعدة صناعية عريضة ومتينة في المجتمــــع ، ولكنها تعنى انه طالما كانت بؤرة الجهــــد التنموي للفقا لمفهومه الاسلامي وليس عمليسة التنمية هو الانسان نفسه ، فإن الانتاج لا بـــد وأن يسعى لتوفير احتياجاته الاساسية متركـــزة في أول مراحل التنمية في الوفاء بجوانب معينة في أول مراحل التنمية في الوفاء بجوانب معينة فيلزم توفيرها قبل الدخول في انتاج نقــــل الحاجة اليه لكونه اقل اهمية في تطوير الانسان وتنمية ذاته ،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق - ص ٢٤٨ ، ص ٢٤٩

ويؤدى هذا الاهتمام بتوفير الاحتياج للساسية والفرورية الى اتساع نطاق انتاجه وتطوير عمليات وأساليب الانتاج مما يؤدى اللي تقدم صناعاتها والصناعات المرتبطة (١).

- (٣) ان زيادة الطلب وبالتالى الاستثمار ... عن طريسق آثار المعجل .. يؤدى الى خلق فرص جديسسدة للقضاء على البطالة وتشغيل العمالة الزائسدة في المجتمع ، مما ينطوى على الآثار الاقتصادية والاجتماعية التالية ؛
  - (أ) استغلال احد عناص الموارد المعطلية ـ والتي تمثل فياعا ـ في المجتمع ـ وهي تلك الممثلة في العمالة العاطلييية وهو امر يعني في نفس الوقت تعظيمييا للعائد الاقتصادي بمقدار الزيادة فيي الدخل المترتبة على مساهمة هييية
  - (ب) توفير جزا من النفقات التي كان يجسب على الدولة ان تتحملها في سبيل كفالـة الحد الادني لمعيشة هؤلاا الافراد الذيب تم تشغيلهم ، ذلك ان الاسلام يقوم علــي كفالة حد ادني للمعيشة لكل فرد ـ حتـي ولو لم يكن مسلما .

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ... ص ٤٠٢ ، ص ٤٠٣ •

وتنعكس آشار ذلك على توفير بعض بنسود الانفاق العام والتي يمكن توجيه الى جوانب اخرى ، او على الاقل تجنسب الاشار السيئة لزيادة الانفاق الحكومي على الاقتصاد القومي والتي من اهمها التفخم •

(ج) ستمثل الدخول التي سيحمل عليها هـــولاء العمال من عملهم زيادة في القـــــــوة الشرائية لهم ،وبالتالي تنعكس في طلـــب جديد بهكن ان ينعكس ـ حتى ولو فــــــــ الاجل الطويل ـ على زيادة الانتاج وخلــــق فرص جديدة للعمالة ٠

## ثانيا : آثار الزكاة كدافع نحو الاستثمار :

للزكاة في المجتمع الاسلامي عدة وظائف نذكـــر منها مايلي : (١)

- (۱) شكرالله على نعمته ٠
- (٢) عدالة توزيع الدخل بين افراد المجتمع ٠
- (٣) ضريبة الهية على اصل الاموال غير المستئمسرة
   لدفعها نحو الاستثمار في منافع المجتمع ٠

(١) المرجع السابق - ص ٢٣٨٠

والذى يهمنا فى هذا المقام هو الوظيفة الشالشة، وهى كون الركاة فريضة على الاموال غير المستثمللة للدفعها نحو الاستثمار فى منافع المجتمع ذلك لأنه ملل المعروف ان الاموال التى تؤخذ منها الزكاة تقع عللي ثلاثة انواع هى :

- (أ) امسوال تؤخذ الركاة من اطبها ونمائها معسا ، اى من رأس المال ونمائه ( غلته ) عند كل حول ، وذلك كما فى زكاة الانعام ، ومرد ذلك تمام الطلة بين الاصل ونمائه .
- (ب) اموال شؤخذ الركاة من اطلها فقط ، ومثل ذلـــك الذهب والغضة المدخرة والتى بلغت نصابا،ويقــاس عليها اوراق الكاغد ( النقد الالزامى ) •
- (ج) اموال تؤخذ الزكاة من نمائها فقط وذلك بمجرد الحمول عليه دون انتظار حولان الحول ، ومشال ذلك دخل الانتاج الزراعى والحيوانى ، ودخلل الانتاج الزراعى والحيوانى ، ودخلل والمهن الحرة .

ومن هنا يلاحظ ان الاسلام يفرض الزكاة على راس المال غير المستثمر ، اما المال المستثمر من المال المستثمر فتفرض الزكاة في معظم الاحوال على نمائه فقط كما هو المحال في دخل استغلال الارض حيث تخرج الزكاة منهال بنسبة ه لا من قيمة الناتج الكلى او ١٠ لا من صافل الربح ، كما لاتسرى الزكاة على عروض القنية الاصول الشابتة عند حساب وعاء زكاة عروض التجارة حيات المال العامل ان الوعاء في هذه الحالة هو صافى رأس المال العامل فقط .

" فالوعاء الادخارى هو الفضل ، ويتمثل فى الفرق ما بين انفاق الفرد على حاجاته ودخله ، وهوليــــس اكتنازا اذا ما أديت زكاته عند بلوغه النهــــاب القانونى ، ذلك ان الادخار يكون بهدف مواجهــــــة احتمالات المستقبل ، الا انه متى بلغت هذه المدخرات نصابا وجبت فيها الزكاة لتكون دافعا لهذه الامــوال نحو الاستثمار ، حيث ان بقاء هذه المدخرات دون خغيل يجعلها تتناقص بالزكاة كما ان الزكاة فى حالـــــــة تشفيلها ـ اى الاموال ـ تغترف من وعاء النماء وليـس من اصل راس المال ، وبذلك يطيب المال ، ويطيـــب المجتمع بأداء زكاته ، ويطيب به منلكه ويطيب بــــه الاقتصاد القومى باستثماره ومداومة الامتثمار "(۱).

وتتضح هذه الحقيقة من دعوة رسول الله صلحت الله عليه وسلم الى ضرورة استثمار الاموال حتك لا تأكلها الزكاة بقوله: " من ولى يتيما له محال فليتجر له ولا يتركه حتى تأكله المدقه "رواهالترمذى والدارقطنى •

فحيث تمثل الزكاة هر٢ ٪ على الاموال المدخرة غير المستثمرة في الوقت الذي لا تفرض فيه الزكاة على الاموال المستثمرة للاموال المستثمرة للاموال المستثمرة للاموال المستثمرة من معظم الاحوال الاملى عائد الاستثمار بنسبة ١٠ ٪ من صافى العائد ،ومسلع عدم وجود حد ادنى للربحية كما هو الحال فللمسلم الانظمة الاقتصادية الاخرى التي لا ترتكز على الاسلام

<sup>(</sup>۱) ده ابو بكر الصديق متولى ، ده شوقى شحاتــــه ـ اقتصاديات النقود في اطار الفكر الاسلامي ـ مكتـــة وهبة ـ القاهرة ـ ۱۹۸۳ - ص ۲۷ ،ص ۲۸ ۰

ومبادئة ( يعر الفائدة على راس المال تكلفسة الاستخدام رأس المال في الانظمة الرأسمائييسة مثلا ) فإن المنظمين يستمرون في استثماراتهسيم حتى ولو وصلت الخيارة منها الى نسبة الزكساة ( وهي ١٩٠٥ لا على المدخرات غير المستثمرة ( ).

وكون الزكاة دافعا للاموال المدخرة نحو الاستثمار المباشر و الاستثمار عن طريها المشاركة و المضاربة دون أساليب التوظيمات المسار المالم، المرتكن على الفائدة ينتج الاشمالية ؛

(۱) خلق الدافع نحو الاستفادة من المدخرات، وبالتالى عدم حرمان الاقتصاد القومييي من المنافع التي تأتي من وراءاستثمارها،

وتتضح اهمية ذلك اذا ما استعرضـــا قول احد الكتاب نى شأن الاكتناز وآشاره الاقتصادية (٢)، " فائتقتير ومسا يقتـــرن به من اكتناز الذهب والفضة او غيرهمسا من وسائل النقد يحول دون نشاط التسداول

<sup>(</sup>۱) ده محمد عبدالمنعم عقر ـ المرجع السابسسق ـ ص ۲٤٧ ٠

<sup>(</sup>٢) د، محمد عبدالله العربى ـ النظم الاسلاميسية الاقتصادية ص١١٦ .

النقدى وهو ضرورى لانتعاش الحيــــاة الاقتصادية في كل مجتمع ، فحبس المـــال تعطيل لوظيفته في توسيع ميادين الانتـاج وتهيئة وسائل العمل للعاملين " .

ولم تقتص آراء الفقهاء في الاكتنسساز على مستوى الافراد بل تعدته ليشمل الاكتناز على المستوى الحكومي وذلك من قــــول ابن خلدون (١٦): " فاذا احتجــن العلطان الاموال او الجبايات او فقدت فلم يصرفها في مصارفها قل حينئذ ما بأيدى الحاتيسة والحامية ،وانقطع ايضا ما كان يصلل منهم لحاشيتهم وذويهم وقلت نفقاته سسم كجملة، وهم معظم السواد ونفقاتهم اكشير مادة للاسواق مما سواهم ،فيقع الكســـاد حينئذ في الاسواق وتفعف الارباح في المشاجر فيقل الخراج لذلك ، لان الخراج والجبايسة انما يكون من الاعتمار والمعاملات ونفساق رواج \_ الاسواق ، وطلب الناس للفوائسيد والاربياح ، ووبال ذلك عائد على الدولسية بالنقص لقلة اموال السلطان ، حينئذ بقلة الخراج ، فان الدولة كما قلنا هـــــا

<sup>(</sup>۱) مقدمة ابن خلدون المتوفى سنة ۲۷۹ هـ المطبعة الازهرية ۱۳٤۸ هـ ۱۹۳۰ م٠

السوق الاعظم ام الاسواق كليها ، وأطبهما ومادتها في الدخل والخراج فان كسمدت وقلت مصارفها فأجدر بما بعدها ممسمن الاسواق ان يلحقها مثل ذلك وأشد منه •

وايضا فالمال انما هو متردد بين الرعية والسلطان منهم اليه ومنه اليهم فــاذا حبسه السلطان عنده فقدته الرعية سنــــة الله في عباده " .

(۲) اندفاع الاموال نحو الاستثمار في ظلله انتفاء عنصر الفائدة يؤدي الى انشلهاء المشروعات اللازمة للتنمية وسدالاحتياجات الاستراتيجية والفرورية للافراد في المجتمع بتكاليف منخفضة وذلك لانتفاء عنصللها الفائدة .

ويتضع بطلان ذلك اذا ما اتفع لنسسا الفرق في المعالجة المحاسبية لكل مسن الفائدة وأنصبة الارباح الموزعة حيست ان الاولى تمثل عنصرا من عناصر التكاليف تجب اضافته الى تكلفة السلعة ومولا السي السعر الذي يمكن ان تبيع به المنشاة، اما الثانية فتمثل توزيعا للربــــــــــــ ومكانها حساب التوزيع ولا تضاف السيسا تكلفة السلعة ومن ثم لا يتم نقل عبئها الى المستهلك النهاشي الامر الذي ينعكس على انخفاض الاسعار ٠

- (٣) توفير عنص الجدية والموضوعية عنصصد دراسة جدوى المشروعات الاستثماريــــــة المختلفة حيث ان مشاركة المصارف و يسوت التمويل في ذلك سيؤدى الي زيــــادة اهتمامها ومساهمتها للمستثمرين فــــــــ دراسة الجدوى الاقتصادية للمشروعــــات المختلفة الامر الذي يؤدى الي توجيـــه الاستثمار نحو افضل السيل(١).
  - (3) القضاء على التناقض بين مصالح المنتجين ومصالح رأس المال لانه بالغاء الفائدة على راس المال ستتحول المصادر الماليـــة الربوية الى مضاربين يساهمون فــــــــــــ المشروعات الانتاجية وبذا يصبــــــح راس المال في خدمة الانتاج (٢).

(ه) المحافظة على القيمة الحقيقية لـــرأس المال ، حيث ان الزكاة يحفزها لامحــاب الاموال نحو استثمارها بشكل مباشــر مباشر او في ظل نظام للمشاركة يــرودي الى استثمار هذه الاموال في امول منتجـة لا تتناقص قيمتها مع ارتفاع الاسعــار وانخفاض القوة الشراقيةللنقود •

" فالدى يطلبه التجار فى تصرفاتهسسم شيآن سلامة رأس المال والربح  $^{(1)}$  ،ومسن ثم فالربح الحقيقى من الناحية الشرعيسة هو " الففل على راس المال  $^{(7)}$  والمقصود برأس المال هو قيمته من حيث كونه قسوة شرائية لا من حيث وحدات عددية نقسسد  $^{(7)}$  ويتضح ذلك من تفسير الامام الطبسسرى

<sup>(</sup>۱) الامام ابو القاسم الزمخشرى ، الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الاقاويل فى وجوه التآويـــل، الجزء الاول - ۲۲۷ هـ - ۵۲۰ م - ص ۱۹۱ •

<sup>(</sup>٢) ألشيخ ابو الععود العماوى - ارشاد العقـــل السليم الى مزايا الكتاب الكريم - الـجــسز<sup>ع</sup> الاول - تفسير سورة البقرة ص ٣٤ - ص ٣٥٠٠

<sup>(</sup>٣) د، دعمد السيد عبد الكريم ـ نحو اطار لنظريـة المحاسبة غن الشريعة الاسلامية ـ مجلــــــة الدراسات و البحوث التجارية ـ تجارة بنهـــا ـ العدد الخامسـ ص ١٩ ،ص ٢٠٠

<sup>(</sup>٤) الامام ابو جعفر الطبرى ـ جامع البيان فــــن تفسير القرآن ـ طبعة اولى ـ ص ١٠٨٠ ٠

حيث يقول: " الرابح من التجار هـــو المستبدل من سلعته المملوكة له بدلا هـو أنفس من سلعته أو أفضل من ثمنها الــدى يبتاعها به ،فأما المستبدل من سلعتــه بدلا دونها ودون الثمن الذي يبتاعهــافهو الخاس في تجارته لا شك " •

" فالمنشأة المستمرة في اعمالها تقوم ادارتها بتقليب المال حالا بعد حسسال او فعلا بعد فعل ، او تقوم بتقليب المال طورا بعد طور حتى تنتهى الدورة وتبدأ دورة اخرى ، وتقوم بعملية احلال لمسساباعت من عروض تجارة ممثلة في البضاعية وما استهلك من عروض قنية ممثلة فيسسول شابتة ، ويمكن تعور هذه السدورة كما يلى :

ع، \_\_\_\_\_ ن

حيث  $\frac{1}{3}$  هي ما باعت من سلع مختلف وتتحول  $\frac{1}{3}$  الى نقود (ن) ثم يستبدل بها  $\frac{1}{3}$  و الادارة الرشيسدة ذات الكفاءة و الفعالية هي التي تبتساع  $\frac{1}{3}$  من حيث الاهمية الاقتصاديسة  $\frac{1}{3}$  من حيث الاهمية الاقتصاديست او المنفعة بصرف النظر عن الجنسس

او المواصفات بأقل من ثمن بيع (3, 1) ، اذ تتحقق سلامة رأس المال من حيث انه قوة شرائية معينسة او من حيث انه ممثل في اصول عينية او ماديسسة معينة (1).

ويتضح من ذلك ان المحافظة على راس المحال يجب ان يكون مقصودا بها المحافظة عليه مــــن حيث كونه قوة شرائية لا وحدات نقدية عدديــــة الامر الذي لا يتأتى الا باستثمار هذا المال فــى أمول وسلع عينية ولا سيما المنتجة منها وهـــذ! ما نبه اليه امير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه عماله ورعيته بقوله: " فلو انــــه اذا خرج عطاء أحد هؤلاء ابتاع منه غنمـــــا فجعلها بسوادهم ، فاذا خرج عطاؤه ثانية ابتاع منه من ولده كان لهم شيء قد اعتقدوه واني لأعلـــد من ولده كان لهم شيء قد اعتقدوه واني لأعلـــد بنعيحتي من طوقني الله أمره ، فان رسول اللــه ملى الله عليه وسلم قال: " من مات غاشــــا لرعيته لم يرح رائحة الجنة "(١٣) (٢)

<sup>(</sup>۱) د محمد السيد عبدالكريم ـ مرجع سابق ـ ص ۲۰

<sup>(</sup>۲) د۰ ابو بکر الصدیق متولی ، د۰ شوقی شماتـــهـ مرجع سابق ـ ص ۲۸ ، ص ۲۹ ۰

ومما يؤكد أهمية هذا الأثر للزكــــاة نتائج تلك الدراسة التي أجراها الدكتـــور حازم الببلاوي (١) حول " مشكلة الا.تثمــارات المالية للدول النغطية " • والتي اختار لهـا الفترة من سنة ١٩٧٤ ـ حيث بدأت اسعار النفــط في الارتفاع ـ حتى سنة ١٩٧٨ ، وكانت نتيجـــة هذه الدراسة كما يلي :

فى سنة ١٩٧٤ كسانت هناك مدخرات نفطيسسة مقدارها ٦٠ بليون دولار ساتم استثمارها فسسسى صورة ودائع فى البنوك الغربية مقابل " فائسدة " وهو مايعرف فى الاقتصاد بالتوظيف المالى ٠

وفى سنة ١٩٧٨ ادى هذا التوظيف المالى، الذى لم يخرج بشرط المشاركة وانما خرج بشـرط الفائدة الى مايلى :

(۱) وصل معدل التضغم في العالم الي اعسلي مستوى له ، مما أدى الي خفض القيمسسة الحقيقية لـ ۲۰ بليون دولار على عكس مسلك كان يتوقع، بحيث ما كان يمكن شراؤه بهذا المبلغ في سنة ١٩٧٤ لم يعد ممكنسسا شراؤه في سنة ١٩٧٨ بهذا المبلغ مضافسسا اليه فوائده عن هذه الفترة الزمنية ٠

<sup>(</sup>۱) نقلا عن د٠ رفعت العوض َ رؤية اقتصادية لتحريم الربا م مجلة الامة حرائات المحاكم الشرعيمات والشئون الدينية بقطر مالعدد (٢٥) مالمحسرم ١٤٠٣ هـ ٠

ب) وفى مقارنة لهذا الأسلوب من أساليسسب الاستثمار ـ والذى لايقره الاسلام وأسلوب الاستثمار فى اصول انتاجية حقيقيسة ـ عن طريق نظام الاستثمار المباشسسر والمشاركة وهو ما تقرره الشريعسسة الاسلامية ـ قارنالدكتور الببلاوى بيسن كل من حالتى اسبانيا وبريطانيا ٠

وفي بداية القرن السادس عشر كانسست اسبانيا ـ وبسبب ما حملت عليه من الكشسوف الجغرافية ـ تعد اقوى دولة اوربية بمفهسوم الثروة المعاصرة ،الا انه وخلال خمسين عامسا انهارت اسبانيا اقتصاديا ، وذلك لأنهسسسا احتفظت بشروتها في ذلك الشكل الذي اشرنسسا اليه ـ التوظيف المالي من خلال الفائسسدة ـ في حين ان بريطانيا التي حملت على شروة اقسل استطاعت وبسرعة ان تحول هذه الشروة السسي ما يسمى في الاقتصاد بالشروة الحقيقية ،فحولتها الذي جعل بعض الاقتصاديين يعتقدون ان هزيمة البيانيا في معركة " ارمادا " كانت معسسزوة السبانيا في معركة " ارمادا " كانت معسروس بها كلتا الدولتين في شرواتهما .

وخلاصة هذه النقطة ان الزكاة تعسسسد بمثابة دافع للاموال نحو الاستثمار ، وطالسما

ان الاسلام لا يتر أما وب التوطيف المالي .ف سان لا الاستثمار عيكون غي اصول انتاجبة تحتفسط بالقيمة المقيقية لرأس المال في صورة قسسوة شرائية حقيقية وهو ما يعني تحقيق هسسدف المحافظة على رأس المال الحقيقي " المسادي" وهو مبدأ مقرر في المحاسبة ،

ولا شك ان آشار الزكاة كدافع نحسسو استثمار الاموال المدخرة يمكن ان تظهر بصفسة اكثر وضوحا في حالة وجود نوع من التكامل بيين الدول الاسلامية ذلك ان الدراسات الاقتصاديلية انتهت معظمها الى اعتبار التكامل الاقتصاديم من احسن الأساليب لتحقيق التنمية الاقتصاديلة ذلك لأنه يؤدى الى حدوث الكثير من الوفسورات الخارجية والداخلية الناتجة عن اتساليا السوق وانخفاض التكاليف وتحسن معدل التبادل الدولي مع الخارج ، مما يؤدى الى زيسادة الدولي مع الخارج ، مما يؤدى الى زيسادة التفاوضية مع التكتلات الاقتصادية الاخسسري التفاوضية مع التكتلات الاقتصادية الاخسسري بالاضافة الى ان اتساع السوق يؤدى الى كبسر

حجم الانتاج في المشروعات الاكثر كفاءة واحـــلال السلع المنتجة محليا ـ والتي تتميز بتكلفتهـا الرفيصة محل السلع المستوردة (۱).

والدارس لطبيعة البلاد الاسلامية وحالتها الواقعية يتبين انها بلاد متخلفة رغم ارتفاع متوسط الدخل الفردى في السنوات الاخيرة للبعض منها \_ وهي الدول البترولية \_ الا اننا نصرى ان هذه البلاد لديها من الامكانيات الذاتيات ما يؤهلها لاحداث تكامل اقتصادى سليم •

هذا بالاضافة الى ان فوائض الأموال لـــدى بعض الدول الاسلامية البترولية ـ والتى يحــرم اكتنازها أو توظيفها ماليا ـ والتى تمــل الركاة دافعا نحو خروجها للاستشمار، تعد احــد العوامل الاساسية في انجاح التكامل الاقتصادي الاسلامي وتساعد على التغلب على عقباته المختلفة اذا ما وفع تصور شامل للمحاور التي يمكـــن ان يرتكز عليها وتوافرت الادارة السياسيـــة

<sup>(</sup>۱) د، اسماعیل عبد الرحیم شلبی - التکامــــل الاقتصادی بین الدول الاسلامیة - الاتحاد الدولــی للبنوك الاسلامیة - القاهرة - ۱۹۸۰- ص ۲۰۶

## شالثا : آشار الزكاة كأداة لتوفير الضمانات والحوافيز

الكافية للمستثمرين:

من المعروف أن من ضمن مصارف الزكسسساة المعروفة والتى نص عليها القرآن الكريم مصرف " الغارمين " ٠

والغارمون هم المدينون الذين لزمتهـــم ديونهم وعجزوا عن سدادها ،ولم يكن دينهم فـــى معصية ، وكذلك المدينون الذين استدانــــوا لأداء خدمة عامة كهؤلاء الذين يطحون بين الناس وتركبهم بعض الديون بسبب ذلك ، وتسدد ديونهــم في هذه الحالة حتى ولو كانوا قادرين تشجيعـــا لأعمال المروءة وفعل الخير والصلح بين الناس ،

ویتسع هذا البند لیشمل من احتـــرق متجره او غرقت بضائعه فی عرض البحر او تلــف مصنعه (۱) وتعرض لخسائر کبیرة ودیون یعجـــز عنها بسبب دخوله فی مجال انتاج جدیـــد لازم للمجتمع الاسلامی ۰

<sup>(</sup>۱) أ، عبد السميع المصرى ، التأمين الاسلامى بيسسن النظرية والتطبيق ، مكتبة وهبة سالقاهرة سالطبعة الاولى صفر ١٤٠٠ هـ س ٦٧٠

ويؤكد ذلك ما رواه الامام مسلم عن قبيصة بن مخارق الهلالى قال: "تحملة حمالة - اى دين في سبيل الصلح بين الناس - فأتيت رسول الله ملى الله عليه وسلم أسأله فيها فقال: "أقه حتى تأتينا المحدقة فنأمر لك بها ،" ثم قهال: يا قبيصة ان المسألة لا تحل الا لأحد ثلاث ن رجل تحمل حمالة فحلت له المسألة حتى يعيبها ثم يمسك ، ورجل أصابته جائحة - أفة تهل حليا كل معيبة الثمار والاموال وتستأصلها ويقاس عليها كل معيبة عظيمة - اجتاحت ماله فحملت له المسألة حتى يعيب تواما من عيش ، ورجل اصابته فاقة حتى يعيب قواما من عيش ، ورجل اصابته فاقة حتى يقول ثلاثة من ذوى الحجى من قومه لقد اصاب ن فلانا فاقة فحملت له المسألة حتى يعيب قواما المسألة من دوما المسألة على المسألة عن يعيب قواما المسألة باقبيعة سحت

ومن شم ، فكل من تنزل به خسارة ماليسسة بسبب جائحة او حريق او سبل او دين في غيسسر معصية ولو كان لديه مال ولكن الدين محيط به ، وكل من يتعرض لاملاق وفاقة بعد غنى ويسر يأخسسذ من سهم الغارميسن او من بيت المال ما يعسوض خسارته ويقضى به دينه ويسد خلته وتذهب بسسف ضائقته ويؤمنه على مستوى عيشه الذي كان ينعسم به قبل ان يتعرض لما تعرض له "(1)

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٦٨٠

وبناء على ذلك فاننا نرى ان الركاة مسن وجهة نظر سهم الغارمين ومصرفه اثر كمضمان وكحافز كافى للمستثمرين فى مشروعات سافعه مساو استراتيجية للمجتمع المسلم ويستج عن ذلك سايلى:

- (۱) ان في توفير مثل هذه الخيانيات تسجير سا للمستثمرين على الجرأة في اتخصصيات القراراتالاستثمارية المختلفا والتصاع افغل اساليب الانتاج وتطبيق المخترعدات الجديدة التي تزيد من الانتاح وتغلل مست التكاليف ، حيث يرتبط شابيفها عصدادة بمخاطر كشيرة قد تمثل حبر عثرة في عبرال استخدامها أو انبائها على نطاق والصع ويدفع الى ذلك كله ان الاسلام بدو السمى التفكير والاستاء في المحد عن أفضليل السنفلال اندواد الد، غرة من قبسل الله للانسان .
- (٣) أن عن سداد دين الده ينين تشجيعا عليك القرض الحسن الخالى من الربا ، وذليك الأن المقرص قرضا حسنا اذا ضمن سيك دينه أقدم على الاقراص ، عالميك انه لايضيع عليه شيء من ماله ، ولا بكيك أيدى الناس عن ذلك الا عدم ضميكان الأداء (١).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٦٦ ٠

ويرتبط بذلك تخفيض او القضاء على بند الديون المعدومة والذى يمثل عبئسا على حساب الارباح والخسائر للمنشسسآت المختلفة •

(٣) يتمثل العائد الاجتماعي في هذا المسدد فيما تتركه عملية سداد دين الغارم مسن أثر حميد في نفسه يشعره بتضامن المجتمع معه وبالتالي تزيد من انتمائه اليسسم وتمسكه به وحرصه على بذل اقص جهسسد في سبيل نفعه ٠

## رابعا : آثار تطبيق سياسة الاغناء بالزكاة :

ان الدارس لفقه الزكاة يتضح لـــــه ان الشارع الحكيم لم يقصد لها ان تكون مجسرد مسكن مؤقت لدا م الفقر ، بل يريد ان تكــــون علاجا ناجما يسهم في مشكلته حلا جدريا .

ولكى يتحقق ذلك ذهب بعض الفقها ً الــى تطبيق ما يسمى بسياسة الاغناء بالزكاة (1) بمعنى

<sup>(</sup>۱) د احمد النجار وآخرون ـ ۱۰۰ سؤال ۱۰۰ جو آب فى البنوك الاسلامية ـ الاتحاد الدولى للبنسوك الاسلامية ـ الطبعة الثانية ۱۶۰۱ ه ص ۳۷ ،ص ۳۷ د يوسف القرضاوى ـ اتباع سياسة الاغنسساء بالزكاة ـ مجلة الاقتصاد الاسلامية ـ ع۱۳ ـ ص ٥ ، ص ۱۶ ٠

"تمكين الفقير من أغناط فلسما منفيه بحيث يكون لم مصدر دخل ثابت يأنيه من ظلب المساعسدة من غيره ، ولو كان هذا الغير تعلق المال للسحار ما فمن ثمان من اهل الاحتراف أو الانجار اعطال من صندوق الزكاة دخل يكفيه ، بل ينتم كفايت وكفاية اسرته بانتظام ، وفي هذا الماهدد يقسول الامام النووي في المجموع : "قالوا في فان كان عادته الاحتراف اعطى مايشترى به حرفته ، أو آلات عرفته قلت قيمة ذلك ام كثرت ، ويكون تدره بخيث يحصل له من ربحه ما يفي بكفايته غالب الحرف والبالد والازمان والاشخاص " .

وفى راينا ان اتباع سياسة الانحسساء بالزكاة له من العوائد الاقتصادية والاجتماعيسة ما يمكن بلورته فيما يلى :

(۱) تمكين من له حرفة من مراولة حرفته، وطالب العلم من طلبه ، وكحصل ذى طريق للكسب من مزاولة هذا المكسب ، ومن شم فانه لن يحتاج الى الركساة مرة اخرى وذلك لأنه قام اول محسرة بشراء ما يلزمه لمزاولة حرفتك ، استقللا أو تجارته ، وتمليكه اياه ، استقللا او اشتراكا ، على قدر ما تسمح بحصيلة الركاة بحيث يكون له دخل منتظم من غير اسراف ولا تقتير ،

ويتمثل العائد الاقتصادى فى هذه الحالة فى العائد من وراء استغلال هذه الطاقسسة العاطلة وتحويلها الى طاقة منتجسسة ، كما يتمثل العائد الاجتماعى فى احسساس هؤلاء العاطلين بانتمائهم الى المجتمسع الذى أعاد اليهم كرامتهم ورفع عنهسسم ذل الحاجة ،

(۲) ان الدخول التي يحققها هؤلاء الافــــراد او تلك المنشآت ستمثل طلبا اضافيـــا ، وبالتالي زيادة في الانفاق تؤدى الــــي زيادة الانتاج عن طريق المضاعف والـــي زيادة الاستثمار عن طريق المعـجل الامــر الذي يترتب عليه تخفيض التكاليف وتحقيـق مزيد من القدرة على تخفيض اكبر للأسعار ، وتتضح آثار ذلك اكثر في ظل تكييف لنمـط الاستهلاك والاستثمار في مجتمع اسلامـــي بحيث يكون اتجاه الطلب هو نفسه اتجـاه الاستثمار ومن ثم نضمن تحقق هذه النتائج٠

خامسا : انخفاض نفقات الجباية وزيادة حصيلة الزكاة مقارنــة

بالضريبة:

لقد خلص الباحث (۱) في بحث سالف السسسين

<sup>(</sup>۱) الشيخ عبد الرحمن حسن ... " الموارد المالي....ة في الاسلام " " التوجيه التشريعي في الاسلام " مؤتمر مجمع البحوث الاسلامية ... الازهر ... الجرزء الشاني ... ۱۳۹۲ هـ ص ۹ .

أن الهيكل المقترح لتطبيق نظام يجمع ما بين الركاة والضريبة في العصر الحاضر هو ان تكون الركاة هي الاساس الحالا لم تكف حصيلتها يمكنن لولى الأمر أن يفرض ضريبة مؤقتة بقدر الحامية المؤقتة بعد استشارة ممثلي الأمة الأمينا على ان ترفع هذه المضريبة فور انتفاء الحاجية اليها الميها الميها

ويؤدى تطبيق هذا النظام إلى زيادة الحصيلـــة

## وذلك للأسباب التالية 🚬

(آ) رغم ان الركاة والفريبة الراميت ال الا أن الركاة تستمد الراميتها مسلسن شرع الله ، في حين ان الفريبة تستمسد قوتها الالرامية من القانون الوفعي ،

وكون الركاة تستمد الرامها من شــرع الله فان ذلك يخلق رقابة ذاتية للفسرد لنفسه في حساب الركاة واداشها حتى ولسولم يطالب بها وذلك ان صح ايمانه ووقسر في قلبه ٠

وتتضح اهمية هذه الرقابة الداتيـــة اكثر فى شأن الاموال الباطنة ، هــــدا بالاشافة الى انه اذا كانت الركـــاة هى الاصل ولها نظام دقيق للجبايــــة

والتحميل بحيث يكون فرض الضريبة أمسسراة مؤقتا وبقدر الحاجة وبعد استشسسسارة فان الفريبة الاضافية في هذه الحالسسة تستمد قوتها والزاميتها سبجانب القانون سمن احساس الافنياء بأنها واجب عليهسم للمساهمة في سد الاحتياجات الطارئسسسة للدولة من وجهة نظر التكامل الاجتماعسي وهذا عكس نظام الفرائب المحض المطبسق بعيدا عن الزكاة ،

(ب) ان الركاة لا تعقط بالتقادم ،فاذا لـــم تؤدى في ميقاتها ظلت دينا في ذمـــم صاحبها ومتعلقة بعين المال الذي وجبــت فيه ، واذا مات المكلف قبل ان يـــودي ما عليه من زكوات ومدقات اعتبرت دينــا ممتازا في تركته حسب قول جمهـــرور الفقها الأن هذه الديون هي ديون اللــه وهلـم وقد قال رسول الله عليه وسلـم دين الله أحق بالقضاء "دين الله أحق بالقضاء"(۱).

<sup>(</sup>۱) د • سامی رمغان ـ " دراسة محاسبیة مقارنــــة فی الفکر الاسلامی " ـ رسالة دکتوراه • نقلا عن :

أ عبد السميع المصري - الزكاة ام الضرائسب - مجلة العروة الوثقى العدد ٣٨ ربيع الاول ٣٠٠ هـ جامعة الشعوب العربية والاسلاميسسة صُ ٧٥ - ص ٩٦ ٠

من منطلق ان الاسلام لا يمنع فرض ضريبـــة (ج) اضافية اذا لم تكف موارد الزكاة فاننسا اذا قارنا حميلة زكوات الانواع المختلفسة من الاموال بما يقابلها من ضرائب فـــــى نظام اقتصادى يقوم اساسا على فــــرض الضرائب ولا يعد الزكاة موردا مالي أساسيا له لاتضم لنا ان هذه الحصيلــــة تفوق حصيلة تلك الضرائب الامر المسلك يوضح لنا اولا وفرة حصيلة النظام الجبائسي الاسلامى الذي يعتبر الزكاة هي الاســـاس عن ذلك النظام الذي يعتبر الضريبــــة هى الاساس ، كما يوضح لنا ثانيا انـــه فى حالة اتباع النظام الاول - الزكساة -ستكون الحاجة بسيطة ومؤقتة الى فرض بعض الضرائب الاضافية ٠

وليس أدل على ذلك من تلك الدراســــة المحاسبية التى قام بها احد الباحثين<sup>(۱)</sup>

<sup>(</sup>۱) د، سامی رمضان - " دراسة محاسبیة مقارنــــة فی الفکر الاسلامی " - رسالة دکتوراه ، نقلا عن : آ، عبدالسمیع المصری - الزکــــاة ام الضرائب - مجلة العروة الوثقی - العـــدد ۸۳ ربیع الاول ۱٤۰۳ ه - جامعة الشعوب العربیـة والاسلامیة - ص ۷۵ - ص ۹۲ ۰

والتى أثبت فيها ان حصيلة الانواع المغتلفة للركوات فى نظام يرتكز على الركسسة تكون أوفر من حصيلة الفرائب المقابلسة فى نظام يرتكز أساسا على الفريبسسة ، ويرجع ذلك الى انه مثلا بالنسبة لركسساة عروض التجارة والفريبة المقابلة لها نجد ان الاولى وعاؤها صافى رأس المال العامسل فى حين أن الثانية وعاؤها صافى ربسسح

ولذلك كانت نتيجة الدراسة المعيدانية التي أجراها كما يلى :

| مقد ارالزكساة | مقدار الضريبة | المنشأة       |  |  |
|---------------|---------------|---------------|--|--|
| بالجنيـــه    | بالجنيــــــه |               |  |  |
| ۰۰۰ر۲۲۲       | ۲۰۰د۱۲۱       | (۱) فردیـــة  |  |  |
| ٥٧٦ر١١١       | ۱۰ ۸ره۸       | (۲) اشخـــاص  |  |  |
| ۰۰۳ر۸۷۵۶۶۱    | ۰۰۰ر۱۹۰ر۱۲۷   | (٣) مساهمـــة |  |  |

اما من زكاة الزرع والفريبــــــة العقارية المقابلة لها فبعد دراســـة عملية على اطيان قرية أبو قراميط مركبز السنبلاوين دقهلية (ج٠م٠ع٠) وفقــــا لمساحتها المدونة بسجل ٢ خدمات بالجمعية التعاونية الزراعية وهي ١٨٤٩ فد انـــا وحسب معدلات الانتاج واسعار المحاصيـــل

سنة ١٩٧٣ المستمدة من مديرية الزرامية بمحافظة الدقهلية كانت المقارنة كمايلي:

| زكاة الزروع<br>بالجنيــه | الغريبة العقارية<br>بالجنيـــــــه | الانتاج بالجنيه |            | الزمسام     |             |
|--------------------------|------------------------------------|-----------------|------------|-------------|-------------|
| -                        |                                    |                 |            | <del></del> | <del></del> |
|                          |                                    | ف               | ط          | ف           | đ           |
| 10441                    | 7115                               | *1.             | <b>FAY</b> | 1381        | ٨           |

هذا بالاضافة الى زكوات الانواع الاخبرى من الاموال كالمعادن التي تخرج من باطسين الارض بنسبة ٢٠ ٪ والتي اذا قدرت علييي الحديد والغم والغوسنات وغيرها فيسيى البلاد الاسلامية العربية فقط لبلغ اكثر من خمسة عشر الف مليون دولارسنويا، المذاهب من ان كل ما يخرج من باطــــن الأرض هو للمسلمين كافة بكامل قيمته، هذا فضلا عما استجد في عصرنا من أمــوال مستغلة لم يكن لها نظائر من قبل ، لكين تحققت فيها علة استحقاق الزكاة لاتفسيح لنا مدى الوفرة التي يمكن ان تتحقق مسن حصيلة الزكاة كأساس للنظام المالى فسسي اقتصاد اسلامي وتمثل فيه الضرائب مصحدرا استثنائيا للأموال •

(د) نظرا لأن العاملين على الزكاة يعلمسون انها حق الله في الاموال فانهم ليسسن يفكروا حوفاصة ان حسن افتيارهم من اهل الامانة حفيالتواطق مع من وجبت عليهم الزكاة بغية التلفيق او التدليسسس او الاففاء مهما عرض عليهم من رشساوي او هدايا تحمل معنى الرشوة لأنهم يوقنون ان الله مطلع عليهم وسيحاسبهم عن ذلك،

وتتضح هذه القيمة اكثر اذا ما تذكــر هؤلاء الجباة كيف ان رسول الله صلـــــى الله عليه وسلم قد شدد الحساب لعمــال المدقة بل وصادر ما حطوا عليه مسسن هدايا من جراء عملهم لصالح بيت المسال وذلك ما رواه ابو حميد الساعدى:" ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قــــد استعمل رجلا فجاء يقول : " هذا لك ....م، وهذا اهدى الى ـ فقام رسول الله صلسي الله عليه وسلم فحمد الله وأثني عليه، ثم قال : ما بال العامل ، نبعثه فيقول: هذا لكم وهذا أهدى الى ؟ أفلا طـــــسس في بيت أبيه وبيت امه فينظر هل يهـــدى اليه ام لا ؟ والذي نفس محسمد بيسسده لا ياتي احد منهم بشيء الا جاء به علىي رقسبته يوم القيامة ، ان كان بعيرا له رغاء ، او بقرة لها خوار ، او شـــاة تيعر ،ثم رفع يديه ،حتى رأينا عفـــرة ابطيه ثم قال : هل بلغت اللهم هــــل بلغت " رواه البخاري ومسلم "٠ وفى رأينا ان انكار رسول الله عليه الله عليه وسلم حق هذا العامل فيميا أهدى اليه وهو يباشر عمله الذى ولاه اياه يحمل تأويبلا لرسول الله صلى الله عليه وسلم لهذه الهدايا على انها رشوة ومين شم فقد انكر ذلك تنبيها لكل من تسول له نفسه ان يرتشى في عمله وخاعة هييرلاء العاملؤن على المدقة (الزكاة).

ولا شك ان لذلك أثر بالغ على جديــــة التقدير والتحصيل ومن ثم وفرة الحصيلــة، ومن الامثلة الرفيعة على ذلك مــــــا رواه المحدثون والمؤرخون عن عبد اللـــه بن رواحه الانصارى رضى الله عنه حيـــن بعثه النبى صلى الله عليه وصلم خارصــا لشمار خيبر (۱) وكان النبى صلى الله عليه وسلم قد زارعهم عليها بنعف ثمرهــــا فلما أتاهم جمعوا له حليا من حلــــى نسائهم فاهدوها اليه ،على طريقة اليهـود في شرا الدهم بالمال حينا وبالشهـــوات حينا اخرى ، ولكن ابن رواحة واجههـــم

<sup>(</sup>۱) د يوسف القرضاوى ، حسن الادارة سفجلة الاقتصاد الاسلامي ع(۱۰) ـ ص ۱۵ ، ص ۱۲ ۰

بما لم يكونوا يتوقعون وقال لهم فــــر ايمان القوى وقوة المؤمن : يا معشــر اليهود والله انكم لأبغض خلق الله الى ، وما ذاك بحاملى ان احيف عليكم، وامـــا ما عرضتهم على من الرشوة ـ رآها رشــوة رغم انهم قدموها على انها هدية ـ فانها صحت ، وانا لا نأكلها ثم خرص عليهم ثــم خيرهم ان يأخذها هو ، فقالوا بهـــذا خيرهم ان يأخذها هو ، فقالوا بهـــذا قامت السموات والارض •

(ه) لو نظرنا الى مصارف الزكاة لوجدنال ان الله سبحانه وتعالى قد جعل منها سهما للعاملين عليها ،وهم الذيال يقومون بشئونها من احصاء وتدوين وجباية وحفظ وكل ما تتطلبه من عمل ، ليعطوا منه جزاء عملهم على قدر كفايتهم من غير توف ولا تقتير حتى لايقمروا في واجبها ولا يطمعوا في غير حقهم مما بأيديهم (١).

ويعطى هؤلاء العمال ذلك سهم حتى ولــو كانوا من الاغنياء ، وذلك يؤيده مــا روى ان رسول الله صلى الله عليه وسلــم كان يعطى عمر العطاء فيقول اعطــــه

<sup>(</sup>۱) الشيخ عبد الرحمن حسن ـ الموارد المالية فـــى الاسلام ـ مرجع سابق ص ۳۹ ۰

افقر منى ، فيقول له : خذوه فتمولــــه او تصدق به وما جائك من هذا المــــال وانت غير عشرف ولاسائل فخذه " ·

والحقيقة ان تعيين هذا السهمللعاملين على الزكاة يخلق لديهم الحافز المادى بالاضافة الى الحافز الروحى بنحو بسندل اقصى جهد فى تحصيل اموال الزكاة وحفظها من الضياع ٠

وتزداد اهمية هذا الحافز اذا ما أخذنا بمذهب الامام الشافعي رفي الله عنه فيي تعيين الحد الاقصى الذي يصرف للعامليين على الزكاة بالثمن من حصيلتها (١)لأن معنى ذلك ربط الاجر بالانتاجية \_ وهي حصيلية الزكاة \_ الامر الذي ينعكس على زييادة هذه الحصيلة .

كما يؤدى تطبيق هذا الهيكل الــــدى تكون الزكاة فيه هى الاصل والضريبة هــى الاستثناء الى تخفيض تكاليف الجبايـــة للأسباب التالية :

<sup>(</sup>۱) د و يوسف القرضاوى ـ حسن توزيع حصيلة الزكاة ـ مرجع سابق ـ ص ۱۳ ۰

(۱) الالرام العقيدى لدى مؤدى الركساة يدفعهم نحو تلقائية الدقة فسسسا حساب الركاة وأدائها مما يوفر فسسى تكاليف الربط ومحاربة التهرب ،

هذا بالاضافة الى انه ان كانت الدولة فى حاجة الى فرض ضريبة اضافيــــة للزكاة بعد شورى واقناع فان مــــن فرضت عليهم سيحسون بواجب ادائهـــن مراعاة لله ولمصالح المسلميــن وبالتالى لن يتهربوا منها

(ب) يساهم فى ذلك ايضا امكانية قبـــول المتطوعين المحتسبين ممن عرقـــوا بالتدين والاستقامة •

وتبرز اهمية هذا العنصر من انسه ففلا عن انه لا يكلف مؤسسة الركساة شيئا فهو لما يحمل بين جنبيه مسسن غيرة وحماس للعمل ورغبة صادقة فسس انجاحه ، ومقاومة كل ما يعوقسل ومن يعوقه او ينحرف عنه ، يمشلل ممام امان للمؤسسة التي يعمل بها من ناحية وقوة محركة دافعة لحسسن انتاجها من ناحية اخرى(١).

<sup>(</sup>۱) د يوسف القرضاوى ـ حسن الادارة ـ مرجع سابــق ص ۱۸ ۰

## 

لقد تبين من العرض والتحليل الذى أورده الباحث على بساط هذا البحث ان الزكاة ليست مجرد احسسسان من الغنى على الفقير ، وانما هى اساس متيسسسسن لأى نظام مالى وأداة اقستصادية ناجحة يمكن استخدامها فى تحقيق كثير من الاهداف الاقتصادية والاجتماعيسسة بغية تعظيم العائد الاقتصادى والاجتماعى وهو مسسسايت عظيم العائد الاقتصادى والاجتماعى وهو مسسسايت مما يلى :

# أولا : أثر الزكاة على زيادة الانتاج والدفــل القومى :

(۱) نظرا لأن الركاة تمثل أداة لاعسادة توزيع الدخل القومى لمالسسسح الطبقات المحدودة الدخل – والتسى يرتفع لديها الميل الحدى للاستهلاك – فانها تؤدى الى زيادة الانفساق والذى ينعكس على زيادة الانتسساج والاستثمار • فاذا ما روعى مسسع

تطبيق نظام الزكاة اعادة تكييف نمصط الاستثمار بحيث يتم اشباع الفروريسات أولا ثم شبه الفروريات ثم الكماليسسات فمنا ان الطلب والذي سيزداد نتيجسة اعادة توزيع الدخل والانتاج سيسيسران في نفس الاتجاه ومن ثم يمكن ان تسودي الى زيادة الاستثمسار والانتاج والدخل القومي ،

هذا وتتفوق الزكاة على الفرائب فـــى كونها أداة لاعادة توزيع الدخل نظـــرا لانها تمثل توزيعا للربح وبالتالى لايتــم نقل عبشها الى المستهلك النهائــــي بخلاف معظم الفرائب وخاصة غيرالمباشـرة منها ـ التى يمكن نقل عبشها الــــر،

(۲) ان اخذ الركاة من القادرين مع تكييسيف نمط الاستهلاك والاستثمار في اقتصاد اللاملي يقلل من استهلاك السلع الكماليسية والترفيهية الامر الذي يؤدى الى توجيسه معظم موارد الاقتصاد القومي لاشباع الحاجات الضرورية بما ينعكس على زيادة المنافيع الاقتصادية القومية المحققة مسسسن وراء توجيه موارد الانتاج في المجتمع م

(٣) ان الزكاة تمثل دافعا للمدخرات نحصو الاستثمار ، والاستثمار عن طريق مباشصر او عن طريق المشاركة في عمليات الانتاج والتداول المختلفة ،ومن ثم تؤدى الصي توفير الاموال اللازمة للاستثمار فصلا المشروعات الاقتصادية المختلفة ، فساذا أخفنا الى ذلك الضمان الذي يوفره سهالغارمين للمنتجين للسلع الاستراتيجيسة والمنافع العامة لضمنا ان يوجه الاستثمار الى مصالح المجتمع الاساسية مهما كانست مخاطره ، ذلك لأن مقاييس العائد فصلوا المنافة لن تكون مادية فحسب وانمسا ستمتد الى المقاييس الاجتماعية والاسلاميسة لتشمل ما يعود على المجتمع من ورائذلك.

# ثانيا:أثر الزكاة على تخفيض التكاليف والاسعار :

والحقيقة ان هذا الاشر مترتب على الاشر السابق حيث ان زيادة الطلب من جانب مييين وزع الدخل لصالحهم والذين يرتفع المييل الحدى للاستهلاك لهم يؤدى الى زيادة الانتياج لمواجهة هذا الطلب وتتوافر مرونة الانتيار في هذا الصدد من خلال تكييف نمط الاستثمال ليتلاءم مع نمط الطلب والاستهلاك في مجتمعا السلامي الامر الذي يؤدي الى تخفيض تكلفا الوحدة وهيا الوحدة منها عكسيا مييناسب نصيب الوحدة منها عكسيا مييناسب نصيب الوحدة منها عكسيا ميينا مييم الانتاج وجم الانتاج و

هذا بالاضافة الى انخفاض تكاليف التعويل الى الصفر، اذ ان ما يحصل عليه المعولون فلسى هذا العدد يمثل توزيعا للربح وليس تحميلا عليه، وهو ما ينعكس على تخفيض التكاليف ومن تسسسم الاسعار •

افف الى هذا أن الركاة تساهم فى تحقيق التوازن فى كل من سوق النقود والعمل والسلم والخدمات الامر الذى ينعكس على استقرارالاسعسار وتوازن الاقتصاد القومى ككل ٠

كما ان الضمان الذى يوفره سهم الغارميسن للمستثمرين يؤدى الى ادخال المخترعات وطلسسرق العمل المتقدمة التى تؤدى الى تخفيض التكاليك ومن ثم تتيح فرصة لتخفيض الاسعار •

#### ثالثا: اثر الزكاة على العمالـــة:

وهذا الامر مترتب على سابقيه وذلك كمـــا يلى :

(۱) ان اعادة توزيع الدخل بما تؤدى اليسه من زيادة الانفاق والانتاج تخلق فرصسا جديدة للعمالة ، والدخول التى يحمسسل عليها هؤلاء العمال تمثل طلبا جديسدا ينعكس مرة ثانية على زيادة الانتسساج

- (۲) الاموال التى تدفعها الزكاة نحو الاستشمار تخلق فرصا جديدة للعمالة الزائدة فـــــى المجتمع .
- (٣) ان تطبيق سياسة الاغناء بالزكاة يترتـــب عليها ان تضمن الدولة اعادة مباشـــرة كل محترف لحرفته وكل عاطل لعمله وذلك من حصيلة الزكاة حتى تضمن عدم حاجته الـــى الغير ـ ولو كان الدولة ـ مرة اخـــرى هذا بالاضافة الى تحويله الى قوة منتجـة تمثل اضافة الى الانتاج وزيادة في الطلب المحرك لعمليات الانتاج والاستثمار.

# رابعا: اثر الزكاة على المحافظة على رأس المال:

ويقصد بالمحافظة على راس المال فـــــى الشريعة الاسلامية المحافظة عليه كتوة شرائيــة حقيقية أو أصول عينية لها قيمة اقتصاديــــة حيث انه لا ربح الا بعد سلامة رأس المال .

وتعمل الزكاة على ذلك من خلال كونهـــا دافعا للاموال نحو الاستثمار المباشر وعن طريــق المشاركة ـ حيث ان الاسلام لا يقر القاعـــدة الاقراضية الربوية في الاستثمار الامر الذي يضمن المحافظة على رأس المال في صورة توة شرائيــة حقيقية .

#### خامسا : اثر الزكاة على زيادة الحصيلة وتخفيض تكاليسف

الجباية:

وقلنا بادی کی بدع ان الاسلام لا یحسرم فرض ضرببة اضاغية علاوة على الزكاة اذا مسسسا اقتضت الحاجة اليها، الا ان هناك مميسسسزات لذلك النظام الاسلامي الذي تعد الزكاة هــــــى الأساس والضريبة هي الاستثناء على ذلك النظــاء اللاسلامي السني تعد فيه الضريبة هي الاسساس تتوثل في وفرة حصيلة الاول وانخفاض تكاليسسف الجباية فيه عن الثانى ،ويرجع ذلك الــــــى ان الاوا، يستمد الزاميته من شرع الله في حيسن ان الناني يستمد الزاميته من القانون الوفعي . وهذا ما يخلق نوعا من الرقابة الذاتية لـــدى مؤدى الزكاة والعاملين للبها تدفعهم نحو عسدم التهريد أو التدليس أو الإخفاء أو الارتشاء، علدا بالاضافة الى ان الزكاة لا تسقط بالتقادم ، كمي أن سيم العاملين على الركاة الذي قرره اللسدء سيحانه وتعالق يبثل دافعا ماديا لا بجلسسوار الدافع الروحي .. لهؤلاء الصاملين نحو بذل اقصى جهد في عمليات التحصيل هذه •

فيادا أضفننا الريدلك ان الركاة اذا ميسل قورنت بالفرادب المقابلة لها في نظام غيسسر مؤسس على الشريعة نجد انها اوفر حميلة منها، ذلك انه مثلا نجد انه بينما تعرى ضريبسسية الارباح التجارية والصناعية على صافى الارباح، فأن زكاة عروض التجارة المقابلة لها تسلسرى على صافى رأس المال العامل •

وفى النهاية فما بحثى هذا الا بدايسسة لمجتهد فأسأل الله سبحانه وتعالى ان أكون قد أصبت فيما أتيت من عمل ،وأن يتجاوز عن الاخطاء والزلل وان يوفقنا لفقه كتابه وسنة نبيه محمد صلى الله عليه وسلم .

<sup>&</sup>quot; وما توفيقى الا بالله عليه توكلت واليسسه أنيب

# مراجع البحث

- (١) القرآن الكريم •
- (٢) الاحاديث النبوية الشريفة -
- (٣) د ابراهيم اللبان حق الفقراء في اموال الاغنيـــاء المؤتمر الاول لمجمع البحوث الاسلامية • الازهـــــرــ شوال ١٣٨٣ هـ •
  - (٤) ابن الجوزي ـ المنتظم ـ جزء ه ،ج ٣ ٠
- (٥) د- احمد محمد العسال ،د- فتحى عبدالكريم ـ النظـــام الاقتصادى في الاسلام ـ مكتبة وهبة ـ القاهــــرة ۱۹۷۷ -
- (٦) د اسماعیل عبدالرحیم شلبی ـ التکامل الاقتصــــادی بین الدول الاسلامیة ـ الاتحاد الدولی للبنوك الاسلامیـــة القاهرة ـ ۱۹۸۰
- (Y) د، رفعت العوضى ،رؤية اقتصادية لتحريم الريا ـ مجلـة الامة ـ رئاسة المحاكم الشرعية والشئون الدينيـــــة بقطر ـ العدد ٢٥ ـ المحرم ١٤٠٣ ه
  - (A) الطبرى ـ ج ١٠٠٠
- (٩) الشيخ عبد الرحمن حسن ـ الموارد المالية في الاسلام \_ المؤتمر الاول لمجمع البحوث الاسلامية ـ الازهر ـ ١٣٨٣هـ
- (۱۰) الشيخ عبد الرحمن حسن ـ الموارد المالية في الاســــلام التوجيه التشريعي في الاسلام ـ مؤتمر مجمع البحـــوث الاسلامية ـ الجزء الشاني ـ الازهر ١٣٩٢ هـ٠
- (۱۱) أ• عبد السميع المصرى الزكاة ام الضرائب مجل العروة الوثقى العدد ٣٨ ربيع الاول ١٤٠٣ هـ جامعة الشعوب الاسلامية القاهرة •

- (۱۲) الشيخ محمد ابو زهرة النزكاة ، التوجيه التشريعــــن في الاسلام مؤتمر مجمع البحوث الاسلامية الجـــــن الثاني الازهر ۱۳۹۲ ه ،
- (۱۳) محمد بن على بن محمد الشوكاني ـ " نيل الاوطار" ،شـرح منتقى الاخبار من احاديث سيد الاخيار ـ الجزء ٣ ـ ٤ ـ مكتبة الدعوة الاسلامية ـ الازهر ـ بدون تاريخ ٠
- (١٤) د محمد عبد المنعم عفر ـ نحو النظرية الاقتصادية فـــى الاسلام والدخل والاستقرار "الاتحاد الدولى للبنــــوك الاسلامية ـ القاهرة ـ ١٤٠١ ه ٠
- (١٥) د، محمد عبد المنعم عفر ... سوق النقود في اقتصــــاد اسلامي ... مجلة البنوك الاسلامية ... العدد ٢٠ ... الاتحـــاد الدولي للبنوك الاسلامية ... ذو الحجة ١٤٠١ ه .
- (١٦) أ• مختار محمد متولى اللتوازن العام والسياسسسسات الاقتصادية الكلية في اقتصاد اسلامي المركز العالمان لابحاث الاقتصاد الاسلامي حدة •
- (۱۷) ده يوسف القرضاوى ـ حسن الادارة ـ مجلة الاقتصـــاد الاسلامي العدد ۱۰ ـ بنك دبي الاسلامي ـ رمضان ۱٤٠٢ هـ٠
- (۱۸) د بوسف القرضاوى ـ حسن توزيع حصيلة الزكاة ـ مجلـــة الاقتصاد الاسلامى ـ العدد ۱۲ ـ بنك دبى الاسلامـــــى ـ ذو القعدة ۱٤٠٢ ه ٠
- (۱۹) ده يوسف القرضاوى ـ اتباع سياسة الاغداء بالزكـــاة ـ مجلة الاقتصاد الاسلامى ـ العدد ۱۳ بنك دبى الاسلامـى ـ دو الحجة ۱٤٠٢ ه ٠

حديث ( ١٣ ) "من مات غاشا لرعيته لم يرح رائحة الجنة "

### التخريسج:

رواه مسلم في صحيحه من حديث معقل بن يســـار ان رسول الله على الله عليه وسلم قال: " مــا من عبد يسترعيه الله رعية يموت يوم يمـــوت وهو غاش لرعيته الاحرم الله عليه الجنة "

انظر كتاب الايمان ؛ باب استحقاق الراعى الغاش ' لرعيته النار ٠

موجز لمناقشات وتعليقــــات الجلسة الخامســــــة

#### موجز لمناقشات وتعليةــــــات الجلمة الخامعـــــــة

موضوع الجلسسة : التنمية والعدالة والتكافل الاجتماعي في الاسلام

رئيس الجلسسة : الاستاذ الدكتور زكريا البسسسرى

عقب القاء الباحثين لموجز ابحاثهم فتح فضيلة الاستاذ الدكتور زكريا البرى رئيس الجلسة باب المناقشة والتعليقات حيسست جرى الحوار حول عدد من الموضوعات كان اهمها:

#### اولا: التنمية والمشكلة الاقتصادية في ظل الاقتصاد الاسلامي :

علق الاستاذالدكتور ابو بكر متولى على بحث الاستــاذ الدكتور اسماعيل شلبى في موضوع التنمية الاقتصادية فـــي الاسلام ، بان هدف التنمية عامة هو زيادة الانتاج وان اختلسف الاطار المذهبي لها بحسب الهنظم الاقتصادية السائدة ،ويــان القواعد التي ذكرها الباحث انما تمثل القيم الاساسيـــة التي تعمل التنمية خلالها في ضوا النظام الاسلامي، واضــاف ان ما يتميز به النظام الاسلامي في التنمية انه لايهمل التوزيع ان ما يتميز به النظام الاسلامي في التنمية انه لايهمل التوزيع كما في الرأسمالية بل يهتم بـما قبل التوزيع في نظريـــة لتملك وسائل الانتاج وتحديد نعيب كل منها كما يهتــــــم

وفى نفس الموضوع عقب الاستاذ الدكتور سميسسر طوبار فابدى ان الورقتين المقدمتين عن التنميــــة فى الاسلام قد ركزتا على الاطار الفكرى واستفييسلاس المبادئ الاساسية من واقع احكام القران والسنيية دون التعرض بشكل دقيق لنقل هذا الفكر الى حيسسن التطبيق في حين ان المشكلة التي تتعرض لهاالمجتمعات المختلفة الان في مسار التنمية الاقتصادية هي التطبيق او ما يسمى بادارة التنمية • واوضح أن المشكلـــــة في الاقتصاد المعرى تنمعرفي ضبط ملوك الفرد فــــــــــى الاستهلاك وفي الوحدات الانتاجية ، الايعكس سلوك الافسراد الاقتصادى اسرافا وتبديدا للمواردالاقتصادية والمطلسوب نقل المباديء السلوكية التي يحض عليها الاسلام مسسسن أجل استخدام وسائل سليمة ، وتنبذ الاسراف والتبـــذير فى استخدام الموارد، وطالب بفرورة بحث علاج قفيــــة التوزيع وكيفية استخدام نظام الزكاة وتأسيله للمسا فى حيز التطبيق بهدف رفع مستوى المعيشة حتى يــــودى الفكر الى تطبيق سليم في ظل المنهاج الاسلامي ٠

واشار احد الحاضرين الى تميز مفهوم التنمية في الاسلام من واقع نظرة الاسلام للمشكلة الاقتصاديـــة من حيث ان الاسل هو الوفرة وليس ندرة المـــــوارد بالنسبة للحاجات، وضرب مثلا بسورة يوسف التي عبرت عن اربعة عشر عاما من الحاجة مقابل سبعة اعوام مـــــن الموارد: تزرعون سبع سنين دأبا اي مع ننميــــــة الكفاية الانتاجية كما ونوعا، فما حمدتم فذروه فـــــن سنبله وهي ما يعنى الادخار والتخزين ٠٠٠٠ الا قليــــلا

مما تأكلون ٥٠ وهو ما يعنى الحد من الاستهلاك ٠

كما اشار نفس المتحدث الى ما لاحظه من خلىو الابحاث من التنمية من الحديث عن الشركات متعصددة الجنسية والانماط الاجتماعية الفاسدة التى تشيعها هذه الشركات ودورها المعوق في نقل التكنولوجيال الى البلاد المتخلفة ، وكذا مشكلة مديونية الصدول النامية ومايتعلق بخدمة هذه الديون من معامصلات ربوية وكيف نتغلب عليها من وجهة النظر الاسلامية ،

كما علق الدكتور احمد ماهر عز على بحسست الدكتور عبد الفتاح عبد الرحمن بان التنمية الاقتصادية لا يمكن ان تتم الا بتنمية الفرد المسلم الذى يتقسدم طواعية واختيارا "ويؤثرون على انفسهم ولوكسسان بهم خصاصة " واشار الى ضرورة الربط بين الفكسسسر الاقتصادى والتنمية الاساسية للمجتمع الاسلامي .

ورد على ذلك الدكتور عبدالفتاح عبدالرحميين مؤكدا ان ذكر في بحثه ان التنمية تطور حضياري شامل من خلال تفاعل سوى بين العوامل الاقتصاديية والاجتماعية والعقائدية كما ذكر ان مواجهة الفقييل لا بد لها من تقرير الاولويات الاساسية للحيييين السياسيات وتحقيق العدل الاجتماعي وتحقيق التلاحمبين السياسيات الحكومية والعقيدة الاسلامية .

وعلق احد الحضور (لم يذكراسمه) على استباب التخلف الاقتصادي منبها الى اثر النظام الاقتصادي

الدولى وما يعكسه من خلل فى العلاقات السعرية بيــــن الدول النامية والتكتــلات العالمية واكد على اهمية التكامل بين الدول الاسلامية لتحقيق التنمية من خــلال تكامل الموارد الطبيعية والبشرية والنقدية و

وذكر معلق اخر ان على بن ابى طالب لم يتكلم عن ائتنمية الاقتصادية كما ورد في البحث ، حيست ان الحديث عن التندية الاقتصادية لم يبدأ الا بعسسد الحرب العالمية الثانية .

ورد الدكتور اسماعيل شلبى على ملاحظة الدكستور سمير طوبار حول تنظيم السلوك الاقتصادى وضبط الاستهسلاك قائلا ان الاساس فى ذلك هو تقوى الله التى تدفع الفسرد المؤمن لاداء عمله كما ينبغى ، واتباع ما ينهى عنسسه الاسلام من الاسراف وتبديد الموارد الاقتصادية وان منهسج التنمية الاقتصادية فى الاسلام يتطلب اساسا تربيسسسة الافراد الذين يطبقوا هذه المبادىء.

واثار السيد طلبه عبد اللطيف سؤالا حول مـــدى ضرورة التخطيط للتنمية في ظل مبادى الاسلام ؟ وكيـــف ينصق ذلك بين كافة الدول الاسلامية ؟

ورد على ذلك الدكتوراسماعيل شلبى بانه لابـــد من تخطيط وتنسيق السياسات الاقتصادية والمالية والنقدية بين الدول الاسلامية ، وبان التنمية الاقتصادبة لهــــده الدول لا يمكن ان تتم الا في ظل الوحدة الكاملة للعالم الاسلامي .

كما رد رئيس الجلسة الاستاذ الدكتورزكريا البسري على التعليق القائل بان سيدنا على بن ابى طالب لسسم يتحدث عن التنمية الاقتصادية ، بأن الامر يحتسساج الى تحقيق .

#### ثانيا : ادا ً البنوك الاسلامية ، ووجود العمل على نجاحها :

وحول نشاط البنوك الاسلامية وتقييم سياساتهـــ، فى استخدام اموالها وعلاقتها بالبنوك الربوية اثيــــر عدد من النقباط حول ما ورد فى الابحاث المطروحة ،

فأشار البعض تساؤلا حول معادر الاموال التحصير، يحمل عليها بنك خاص الاجتماعي من بنوك ربوية ، وحصا تنقض عنها شبهة الربا ،

وهقب رفيس الجلسة الاستاذ الدكتور زكريا البسرى بان مشاكل التطبيق كثيرة والبنوك الاسلامية قد يخصطى بعضها اعيانا عن غير قمد واحيانا عن قمد، حيصصت يرجع ذلك الى ان المفاهيم غير واضحة ،وان العامليسن غي هذه البنوك لاتزال مدرستهم التي عهدوها هي النرسة الربوية والتآعيل الاسلامي اللازم للعمل في البنسسوك الاسلامية لم يتم بعد ، كما تمارس حكومات بعض الصدول التي بها بنوك اسلامية فغوطا معينة ، لذا يجب العصرى

على الا تؤدى المفالاة في قص بعض العيوب الى اعطــاء الفرصة لهدم ما قام من بنوك اسلامية .

وعقب ايضا الاستاذ الدكتور عبدالعزيز حجازى بان فهم دور البنوك الاسلامية يتطلب تامل كيف نشات وكيف تطورت ، فالمجتمع والتشريع في معر لم يكن مؤهلا في مرحلة بانشاء بنك ناصر وغيره ، فالاموال التحصون حصل عليها البنك المذكور لم تكن تزيد عن مليللون بخيه من التبرعات اساسا، ولعل الحافرون يللون يسارون التردد الذي تدور فيه الإجهزة التشريعية في البلد ، وكنت اود في مثل هذا المؤتمر الذي يشارك فيه رسميلا كل من مجلس الشعب ومجلس الشورى ، ان يحضر بعض اعضاء المجلسين ليحسوا باهمية القفية التي نناقشها .

والقفية التى اود طرحها هى ان ثمة فارق بيسن البنك الربوى والبنك الاسلامى واعتقد ان معظــــــم البنوك الاسلامية غير قادرة على تهيئة الفرمة لاجــرا الدراسات اللازمة للرد على كل التساؤلات القائمة فــى التطبيق ، حيث يلزم اجرا الراسات لاقتصاديات عمليـــة التمويل تراعى فيها الجوانب الاقتصادية والاجتماعيــة فمعدل الربحية مثلا يبدا من الصفر حتى ١٠٠ لا ويـــرى بعض الفقها الربح بـ ٢٥ لا حديد نسبة الربح بـ ٢٥ لا ح

وتسائل الاستاذ الدكتور سمير طوبار عن تكييف القروض التى يمنحها بنك ناصرالاجتماعى بمناسبــــة الحج ومدى توافقها مع احكام الشريعة الاسلامية التــى تقرر ان الحج الى بيت الله لمن استطاع اليه سبيـــلا

#### فهل من هذه السبل الاقتراض؟

وتعدى للرد على هذا التساؤل الاستاذ رئيسسس الجلسة الاستاذ الدكتور زكريا البرى حيث اوض ان المسالة حدث فيها خلاف فقهى طرح منذ ان كــــان فذهب رأى الى ان عبارة في سبيل الله تشمل منقطعــــو الحج الذين عجزوا عن ان يتموا الحج بالاستناد علــــى بعض اقوال مأثورة ، بينما وصل فقيه شافعي المسمسي كبد الحقيقة عندما قرر ان " في سبيل الله " كمــــا وردت في القرآن الكريم هي ان اعم من تقتم علـــــي الغزاة او ان تكون احمجاما للناس فهي تنسرف السمسي المصالح العامة الاسلامية • وقد كنت فد قيام البنك ، باعطاء قروض للحج ليس على اساس الممانعة الكاملسية وانما على اساس ان الاسلام علمنا الاولويات ولا ان تكون الاولوية لمواجهة المشاكل الاقتصادية للمجتمع المطحون وليس لاناس يحجون وغير واجب عليهم ان يحجوا • فهنسساك فقراء ومساكين وحاجات اجتماعية حادة، ونلاحــــط ان بعض الناس يحجون مرات سنويا بينما قراهــــم واهليهم تعانى من مشاكل اجتماعية •

وعقب الاستاذ فؤاد رضوان ممثل بنك ناصر بــان قروض الحج على اية حال ـ وكل القروض الاجتماعيـــوال بعفة عامة ـ لاتعرف من الزكاة ولكنها من امـــوال القروض الاجتماعية بميزانية البنك ،

وعقب الدكتور سمير طوبار بان بيان ايجابيسات تجربة بنك ناصر ينبغى ان يصاحبها التعرض للسلبيسات التى ظهرت فى مسار التجربة حتى يمكن تلافيهسسسق وتصحيحها واردف الاستاذ رئيس الجلسة بانه سبسسق وان اقر ضرورة التطوير عندما كان عضوا بمجلسسسسادارة البنك فليس هناك احد معصوم •

وطالب الاستاذ الدكتور عبد العزيز حجازى المسؤتمر بضرورة قيام المؤتمر بمناقشة بعض الموضوعات الاساسيسة المتعلقة بالبنوك الاسلامية وإهمها:

- (1) موضوع السيولة النقدية الموجودة في البنسوك وكيف يمكن استخدامها باسرع ما يمكن بما يحقسق العائد المناسب مع تجنب ايداع اموال هسنده البنوك في بنوك ربوبة او تحويلها للخسسارج للاستثمار في عمليات مضاربة في العملة اوالتجارة في بعض السلع •

ولكن يلاحظ انخفاض العائد نتيجة الحرص علـــــى السيولة ولذا ينبغىالاهتمام بدراسة التكلفة والعائـــد للمعاملات وتنويع معدلات الربحية حتى لايهبط العائــــد الى هذه المعدلات التي تنفر المودعين من هذه التجربة.

وحذر الدكتور احمد ماهر عز من مغالاة بعـــــف البنوك الاسلامية في تقاضي معروفات ادارية تعل فـــــى مفمونها الى القيمة التى تتقاضاها البنوك التجاريــة العادية ، حيث ينتظر الناس من البنوك الاسلامية غيــر ذلك ، وان السؤال المطروح لبنك ناصر الاجتماعــــى ، هل هو بنك اسلامي فيلتزم بمبادي الشريعة الاسلامية مسن حيث تجنب الربا وعدم الاستغلال ؟ ام انه ليس ببنـــك اسلامي ويبقى عليه ان يطور نفسه حتى يعير بنكــــا اسلاميا ، فلا يعقل ان يطور نفسه حتى يعير بنكــــا اسلاميا ، فلا يعقل ان يطلب فرد محتاج قرضا قيمتــــه اسلاميا ، فلا يعقل ان يطلب بمعروفات اداريـــــة به به جيث يتضمن ذلك استغلالا ،

وطالب الدكتور احمد عز بغرورة مراعــــاة الاولويات في استخدام اموال البنك واشار الى حالـــة تمويل البنك لعدد ١٥٠٠ سيارة مرسيدس حيث كـــان يمكن اختيار سيارات اقل تكلفة ، ورجا الحاضريــن الا يأخذوا حديثه بمأخذ الحساسية حيث يتكلم للمالـــ العام ويتمنى ان يجد جملة بنوك اسلامية في مجتمـــع اسلامي فنحن جميعا نسعى لانجاح هذه البنوك وايـجــاد التطبيق الاسلامي وايجاد المجتمع الاسلامي ، وعندمـــا التعرض لنقد فهذا النقد يقوله رجل الشارع .

وطالب الاستاذ رئيس الجلسة الاستاذالدكتـــور زكريا البرى بضرورة التريث والترفق في النقــــد

والتناسع ، وانه شخصيا فد اى تعامل يتضمن غبنــــا فادشا او شبهة الربا من جانب بنك ناهر او غيـــره ولكن لا بد ان نأخذ المسائل بهدو ونكمل بعضا بعضا ونكمل بعضا ، لان هناك محاولات تشهير من البعـــنف ومحاولات سرية وعلنية داخل معر وخارجها فى اوربـــا وغير اوربا ومستحيل ان نعل دفعة واحدة لكــــل ما ننشده جميعا من تطبيق جماعة الامر بالمعروف والنهى عن المنكر وايجاد مجتمع اسلامى كامل ، وخاهـــــةوان هناك كثير من المسائل لاتزال محل خلافات فقهية ، وبعفها ليست خلافات حول امور رئيسية ، بل قد يظهر اتفـــاق المتناقشين فى وجهات النظر الرئيسية واختلافهمـــاق على فرعيات مما يتحول معه الجدال الى معركة سببهــا غيق هدور الاطراف بالجدل الهادئ ،

واشار الاستاذالدكتور عبدالعزيز حجـــازى
الى شرورة اعطاء البنوك الاسلامية فرمة لكى تقف علـــى
قدميها ، ويجب ان تأخذ المحافة واجهزة الاعــــلام
موقف ايجابى من هذه القضية ، وليس معنى هذا بالطبــع
التجاوز عن السلبيات ، ولكن لابد من تقديـــــر
انجازات التجربة ، مع قعور الامكانيات التى بدأت بها
بعض هذه البنوك فبنك ناصر مثلا بدأ بمليون جنيـــــه
واعتمد على موظفين من بيت المال ومن وزارة الماليــة
لم يكن قد اكتمل لديهم بعد مفهوم العمل المعرفـــــى
يعنى الهوينا بالتجربة ،

وطالب الاستاذ رئيس الجلسة الاستاذ الدكتـــور زكريا البرى بفرورة العمل على تنظيم مؤتمر المشاكل المحاسبية في البنوك الاسلامية ، حيث لاحظ عند حضـوره لمؤتمر المعارف الاسلامية الذي عقد بالكويت طرح مشاكــل غير مالوفة وذات هبغة فنية ، مما فوجيء به الحضـور فلم يستطيعوا مواجهتها بالسرعة اللازمة حيث لم يمهــد لذلك بالتعريف بهذه المشكلات قبل السفر لحفور المؤتمـر المشاراليه ،

وحول نقاط متعددة من الزوايا التي تناولتها الابحاث المقدمة في منوضوع الزكاة ثار النقاش التالي :

تعليقا على بحث " التكييف الفريبي لغريف قالزكاة " والذي رجح فيه الباحث اخضاع الدين الجيد للزكاة وعدم وجوب فرضها على الديون المعدوم قائد اثار الدكتور سمير طوبار تساؤلا باعتبار الديست الجيد قرض حسن وبالتالي ليس مال محجوز لا يستغل الشخص وليس نما ابل الدائن غطى به حاجة لشخص اخسر مما يعتبر من قبيل العدقة ، والاقراض الحسسين بهذه العورة يعتبر جزا من الزكاة ، واذا فرضت عليه الزكاة يمثل ذلك ازدواجا لفرض الزكاة ، فلا ينبغ ان يخفع الدين الجيدللزكاة .

وعلى هذه النقطة رد الباحث الدكتور سامى نجدى قائلا ان هناك اختلافات فى الرأى حول خفوع او عــــدم خفوع هذه الديون للزكاة ، وانه رجح شخصيا دخـــول الديون الجيدة فى نصاب الزكاة ، باعتبار ان الاحــوف هو ان يخلص المسلم ذمته من الله فيضم هذه الديــون الى وعاء الزكاة ، وهو رأى غير ملزم ويمكن للمقــرف ان يتحلل منه ، ولكن يقابل ذلك من جهة اخرى ان الله سبحانه وتعالى قد وعد المقرض بثمانى عشر مثلا كمـــا قرأ رسول الله عليه وسلم على باب الجنــة ليلة الاسراء والمعراج ،

وعقب على ذلك فضيلة الاستاذالدكتور زكرياالبري بان منطق الزكاة يقتضى عدم اخذ الدين فى الاعتبـــار لان الزكاة تؤخذ من المال النامى او بالامكان تحريكــه ولهذا لاتؤخذ زكاة عن دين مستحق لشخص على احد تطبيقالمبدأ الزكاة نفسها ٠

واثار السيد ابراهيم ابو الوفا استيفاحيسان محاسبيان حول وعاء الزكاة : فشكر الباحث على الجهد المبذول في البحث ، ثم قال ان الزكاة تفرض فللمال العروض على صافى المال العامل ، وحيث يحدد المحاسبين عافى المال العامل فيقياسه بالفرق بين الاسلامال المتداولة والخعوم المتداولة فدار تساؤله حول المسائل التطبيقية الاتية :

اولا: كيفية القياس بالنسبة للمخصصات المختلفة ، حيث ان كثير من المحاسبين يتبع فى الخصصون المتداولة مبدأ التحول بالنسبة لبعضالديسون التى قد تعدم او الالتزامات المحتملة بتكويسن بعض المخصصات ويدخلها ضمن الخصوم المتداولة -

ثانيا: ان الاصول المتداولة تشمل المخزون بجميـــــع انواعه وان هناك مبدأ في المحاسبة تعظيــــم التكلفة التاريخية في موقف المخزون اذا تغيرت القوة الشرائية ، وهل يتم على اساس القيمــــة الاستبدالية او القيمة الحالية .

وعقب الباحث الدكتورسامى نجدى على ذلك فشكسر المعلق واشار الى ان هناك ثلاث بظريات فى الفقسسم الاسلامى لتقييم المخزون ، الاولى تنادى بتقييسساة ، سعر السوق الحالى حالة حول الحول وادا الزكسساة ، والثانية ترى تطبيق مبدأ التكلفة التاريخية والثالثة تنادى بتطبيق اساس سعر البيع الفعلى ، اى الانتظسار حتى تباع البضاعة وما يحصل من ثمنها تؤدى عنه الزكاة بحسب النعاب ، واوضح انه رجح الاخذ بسعر السسسوق السائد فى تاريخ حولان الحول ، لانه يتضمن حمايسسة الأموال الزكاة من ان تبدد ،

وبالنسبة لموضوع المخصصات والاحتياطيات اوضـــح الباحث هضاك اختلافات في الرأي ايضا ، وانه لــــــم

يستطع ان يقطع بترجيح رأى على اخر وهو مايفض ....ل ان يرجع فيه الى اهل الفتوى.

كذلك علق الدكتور سمير طوبار على ما ورد في بحث الزكاة من الحديث عن اشار الزكاة على توزييع الدخل في شكل اعادة لتوزيع الدخل على الفقيورا وزيادة الاستهلاك تحت تأثير ارتفاع الميل الحيول للاستهلاك لدى هذه الطبقة ، فقال ان زيادة الاستهلاك لدى هذه الطبقة ، فقال ان زيادة الاستهالاك هنا لا تستتبع بالفرورة حكما افترض الباحث وييادة الانتاج ، حيث ليس من المؤكد ان يحدث ذلك تلقائيان بل يتطلب شروطا معينة ، واشار الى انه كيول الافقل ان يركز الباحث على المنفعة المترتبة على المنفعة المترتبة على المنفعة المترتبة على المنفعة المترتبة على الان زيادة الاستهلاك ليست هي المرغوب فيها لذاتها اللي ولكن الوسول الى تحقيق منفعة اكبر" لان النفقية المتريده على الاستهاد متناقهة وبالتالى اعادة توزيع الدخل فتزيدها منفعتهم الحدية اعلى".

كما انتقد الدكتور سمير طويار التعويـــــر البيانى الذى استعان به الباحث للتعبيرعن انتقـــال دالة الاستهلاك عند اعادة توزيع الدخل بتأثير الزكــاة حيث لم يوضح الباحث الفائدة التى تعود على المجتمــع من هذا التحرك • كما تسائل عما اذا كان التعبيــــر المشار اليه تميله انتقال المنحنى باكملد ام انـــه يمثل زيادة الاستهلاك على نفس الدالة •

ورد الباحث الدكتور سامى نجدى على هــــده الملاعلات بان ما اشار اليه البحث من اثر اعـــدة التوزيع على الاستهلاك وبالتالى على الانتاج انمـــاة بتناول حالة مجتمع اسلامي تطبق فيه مفاهيم التنميــة الاقتصادية في الاسلام والذي يكيف فيه نمط الاستثمــار بما يوجه اولا لاشباع الحاجات الفرورية ومعنى ذلـــك ان الاستثماروالاستهلاك يسيران في نفس الطريق وقـــد لا تكون الاثار على الانتاج غير كبيرة ولكنها تتوقـــف على مرونة الانتاج ومرونة الاسعار مما يحتاج لدراسـات على مرونة الانترب على المنفعة التي تترتب على اعادة التوزيع فقد اشير اليها في البحث والمحدد المداهية التوريع فقد اشير اليها في البحث و

وفى صدد مصارف الزكاة توقف الاستاذ سمير نوفسل عن تفسير الاستاذ الشيخ زكريا البرى لعبــــارة " في سبيل الله " في الاية الكريمة عندما ذكر فــــي مناتشات نفس الجلسة ان المقمود بها اعم من ان يقتصـر على الغزاة ، ففي سبيل الله اي المصالح العامــــة الاسلامية فاشار السيد نوفل الى اختلاف الفقه الساء حول تحديد اولويات معارف الزكاة حيث ذهب رأى السسسى تقسيم ايرادات الزكاة الى ثمانية اجزاء تمثل مسلمد المصارف المذكورة في الاية وذهب رأى اخر الى امكسسان ترتيب الاولويات بحسب ترتيب الاية ، الفقراء اولاوهكذا. ولكن حيث المعنى الفقهي مقدم على المعنى اللغييييوي فان المعنى الفقهي هو ما اجتمع عليه فقها الأعميسة الاربعة من أن " في سبيل الله " المقصود بها الفسساري اى تعويل الجهاد في سبيل الله ، وهو ما يمكن المسلميين اليوم من مواجهة ما يلاقونه من ويلات في ولاية آسسسام وافغانستان وارتيريا . وحول الجهة التى تقوم عليه بباية الزكاة وسلط طالب ب الباحث في بحث دراءة تعليلية لآشار طاليست الزكاة " من وحرب قيام الدولة او ولى الامر بما يقفل انتظامها والالتزام بها ، علق رئيس الجلسة الاستساد الدكتور زكريا البرى بانه سبق ان عارض بشدة قيسسام الحكومة بتحميل الزئاة مخافة ان تضيع عيلتها في غيسر مصارفها الشرعية فلا تعل الزئاد الفقراء وخاصة دسسع حوادث فساد الادارة المتكررة ،

وعقب على ذلك احد الحفور (لم يذكراسمــــه) قائلا ان هذا الرأى ربما يستند الى تجربة شخعيــــ.ة والا لما كان لابى بكر رضى الله عنه ان يحارب المرتديسن عن دفع الزكاة ، ووجود الفساد لايمنع من تطبيـــــــق المنهج الاسلامى المتكامل ولا يوقف جهد الدولة لترشيــد الانفاق ، وترك الزكاة كفريفة للافراد ليس عليه خــلاف شرعى لكن المسألة مسألة تنظيمية لتؤتى الزكــــــاة ثمارها كاملة من خلال قنوات شرعية ، واشار الى غمالية لجان الزكاة الموجودة في المساجد المعرية ،

وفى المقارنة بين نظام الزكاة ونظام الفرائب ذهب الدكتور احمد ماهر عز الى انه لا حاجة مطلقييا لفرض الفريبة حيث يمكن الالتجاء عند عدم كفايةالزكاة الى الخروج والعشور والجزية ولينظام التوظيييييييي الاستثنائي في الاسلام • ومشروع قانون الزكاة معييروض على مجلس الشعب المعرى منذ سنة ١٩٧٩ وللان لم يعيدر

برغم تعديل قانون الضرائب اكثر من مرة • والضرائسب لاتغنى عن الركاة وهذا مبدأ متفق عليه ويقوم علسسى اساسين اساس عفوى وهو ان نظام الركاة صادر من الله فليس للبشر خيار فيه ، واساس موضوعى وهو انه مسسن اركان الاسلام الخمس • والاسلام اعم من اى نظم وفعيسسة ولا ينبغى ان نطوع الاحكام الشرعية للكلمات الوفعية •

وأكد الاستاذ سمير نوفل تميز الزكاة عن الفريبة سواء من حيث الموارد او وجوه الانفاق ، والزكساة شيء والفريبة شيء اخر ، ولذلك يقول الامام ابويوسف الخراجي لا يجوز لولى امر السملين ان يخلط بيسسن اموال الخراج واموال الزكاة لان في ذلك عموم منافسع المسلمين ، ولابد ان تكون ميزانية الزكاة مخمسسة ولا يجوز ان يؤخذ من مواردها للمنافع العامة ،

وطالب السيد السلخانى احمد بوجوب تحديد موقع الزكاة فى الاطار العام او الكيان العام للاتحساد الاسلامى ، فلا نتحدث عنها جزئيا فى غيبة الوعى الكامل بالاطار الكامل للنظام الاقتصادى الاسلامى ، وترجسسع اهمية الزكاة كفريفة لانها تعالج مشكلة اقتعاديسة واجتماعية محددة لايخلو منها مجتمع ، ولايمكن للتوزيع من خلال جهاز السوق ان يتجنب وجود جانب من النساس حقل او كثر لل غير قادر على ان يحمل على احتياجاتله المعيثية التى تكفل له العيش بفاعلية فى المجتمع ، وهو ما تتكفل به الزكاة . ولهذا السبب لا يمكسسن ألى تدخل الزكاة فى اطار الميزانية العامة للدولسة

بل يكون لها جهاز خاص فلا تخفع لاى تاثير من الدولــــة او الحاكم •

وعقب الدكتور سامى نجدى على الملاحظات السابقة بان مقارنته بين الزكاة والفرائب قعد منها فقط بيان اوجه الانفاق او الاختلاف لمنلا يعلمون شيئا عن الشريعة الاسلامية ولبيان افضلية نظام الزكاة الذي يعد مسسن سمات العظمة في الاسلام ، والتأكيد ان هذه المبادئ التي يتحدثون عنها في الفرائب الوضعية قد اتى بها الاسلام منذ اربعة عشر قرنا وقد اكدت في نهاية البحث ان الضريبة لا يمكن ان تغنى عن الزكاة وان الدولسة يجب عليها ان تطبق الزكاة اولا قان لم تكفى مواردها المالية لجأت الى بعض الموارد الاخرى الاضافية مسسع

#### رابعا: الاصدار النقدى للتمويل بالعجز:

تعليقا على ما ورد فى بحث الدكتورعبدالفتساح عبدالرحمن فى صدد الاصدار النقدى كوسيلة للتمويسل، تسائل الدكتور سمير طوبار هل من حق الدولة طبقسسا للقاعدة والمنهج الاسلامى ان تمدر اوراق نقديسسة لا يفطيها انتاج حقيقى ؟ الامر الذى ينعكس علسسسا الاسعار بالزيادة ؟ ام ان فى ذلك خروج على قاعسسدة لا ضرر ولا ضرار ؟

وابدى نفس التحفظ السيد سمير نوفل في اشارة الى ان الاصدار النقدي هو علاقة بين حجم النشــــاط

الاقتصادى وكمية النقود المعدرة • وبالسنسبة للاقتسراض العام اشار الى ان تنظيمه فى الاسلام له ضوابط فقسسد قال الامام الشافعى فى الموافقات : اذا كان ولى امسر المسلمين بحاجة الى مال يوظف على اموال الاغنيسساء وحدهم وليس على كافة الناس ، ولايجوز له ان يقتسسرض الا اذا كان هناك موارد تطمئن الى سداد هذا القرض •كما ان اعدار النقد كوسيلة للتمويل فى النظام الاسلامسسى مسألة حساسة وفى حاجة الى بحث مستقل •

ورد على ذلك الدكتورعبدالفتاح عبدالرحمسين بان ما يطالب به فى البحث اصدار نقدى عن طريسسية البنك المركزى ـ لا عن طريق خلق الائتمان او السياسسة الائتمانية ، والبنك المركزى يقوم بذلك فى فيسسوء المعلمة القومية وامام وجود عجز فى الموازنة العامة، ويمارس ولى الامر المسلم مسئوليته فى ذلك لرعايسة مصالح المجتمع واستكمال التمويل اللازم لسد العسجز، وقد احظت هذا الاسلوب بكثير من الضمانات باعتبسار انه اسلوب شائك ،

كما ذكر الدكتور عبدالفشاح انه لم يعالــــح سياسة الاقتراض العام في بحثه بل تحدث عن الاســـدار النقدى بواسطة البنك المركزي ، وانا لم اقـــــره الا كوسيلة استثنائية تواجه من الحكومة الاسلاميسسة بعدد من الضوابط لعلاج ما قد ينشأ عن هذا الاسلـــوب من اثار تضخمية في المجتمع ، حيث تتضافر في ذلــــك السياستين المالية والنقدية ، وعلى الحكومــــــــة الاسلامية في هذه الاحوال العمل على رفع قدرة الاجهسزة المالية المختلفة على امتصاص فائض الطلب النقسدى، غلاء الاسعار، ويضاف الى كل هذاقيام الحكومــــــة بسياسة التكافل الاجتماعي لمعالجة اي اثار سلبيسسة يمكن ان تنشأ عن تلك السياسة • كما ان استخصصدام الحكومة لاسلوبالاصدار النقدى ينبغى ان يكون في ضـوع حجم الطاقة العاطلة من الحوارد في المجتم وان يراعى فيه درجة المرونة في كل من الانتـــــاج والاسعار وكذا دراسة فرص الاستثمار الدراسة الكافية،

#### خامسا : توحيد المفاهيم واقرار رأى في القضايا الاساسية:

اثار السيد محمد صادق على قضية فــــرورة العمل على توحيد المفاهيم في اطار ما اسمـــاه بالتكامل الفقهي بين فقها المسلمين ، وحتى لاينفـــد المغرضون من خلال الرأي والرأى المعارض ·

وعقب علىذلك الاستاذ الدكتور زكريا البـــرى
بان وجود وحدة كاملة فى الرأى والفكر هو من الامــرى
المستحيلة ، وان ما سبق ان تحدث به عن الارا المتصارعة
من اقمى اليمين الى اقمى اليسار قال معه ان ذلــــك
فى اطار الاسلام ، وانه لايمكن ان يقال مثلا لمجمــــع
البحوث الاسلامية لازم تقول لنا رأى واحد ، اما فـــــى
جانب الحلال او فى جانب الحرام ،

بيخوث الجلسة السّادسة والنن والعمالين الانكات بي العالمي التي التي في لعوسلام

ورقة عمل مول المتمية والعدالة والنقافل المجتماعي في الليملم معدد فؤاد جاداللات المداللة المداللة المدالة المدا

# مرقة عمل عول التمية والعدالة والنكافل الرجيماعي في الاسلام

الجوائد المركزى للتمظيم والإلثارة

" بسم الله الرحمن الرحيسم "

" وهذا صراط ربك مستقيمــــــــــا قد فملنا الآيات لقوم يذكــــرون"

صدق الله العظيسم " سورة الانصام - الآية ١٢٦)

#### مقدمية

\_

يعتبر الاسلام منهج حياة وعقيدة يشع سلوك الفسرد بطابع دينى واخلاقى مميز ، فالسلوك الفردى صليل والمحتمع المسلم ، ولا يتأتى ذلل الا توافرت كافة الظروف المناسبة التى تساعد الفرد على ان يعيش بالكيفية التى تتطلبها العقيدة الاسلامية .

ومنهج الحياة الشامل في الاسلام ينبع من طبيعته كعقيدة تربط بين السماء والارض، وبين الروح والجسد، فاحكام الشريعة الاسلامية تلبى كل احتياجات الفرد في كافة المجالات الاجتماعية والسباسية والاقتصادبة والانسانية وغيرها، ذلك ان الاسلام دين ودنيا، فهو دين يهتمسم بالجوانب الروحية من ناحية، ودنيا لاهتمامه بالجوانسيب المادية والجسدية للانسان ورغباته الاجتماعية من ناحيسة اخرى .

وفى ذلك يقول الله تعالى :

" مافرطنافي الكتاب من شيء" سورة الانعام ـ ٣٨)

وقد اهتم الاسلام بالفرد باعتباره عضوا في المجتمع فحفز الهمم للعمل والسعى للرزق، كما استهدف بالنظلما الاجتماعية صالح الفرد ، وفرض الزكاة ، والمسلماواة في الحقوق والواجبات العامة ،

واذا كان المجتمع يمثل مجموعة من الافسراد تربطهم ببعضهم علاقات متبادلة فان ما يؤثر فسي الفرد يؤثر بالتالى فى المجتمع ، وما يتأثر به المجتمع يكون للفرد فيه نصيب ، لذلك فقد حسرس الاسلام على حفظ التوازن بين كل من مطحة الجماعة ومصلحة الفرد فى نظام نموذجى فريد ، بعيسدا عن تطرف ايا من الرأسمالية أو الشيوعية ،

ويدور هذا التوازن بين المصلحتين جليه في الاحكام التي يتضمنها الاسلام في التنمية ، والعدالة ، والتكافل الاجتماعي ، اذ كانها مبادؤه فيها هاديا للتقدم والرقي ، وافعها الرسول عليه وسلم والصحابة والتابعين المالحين قدوة طيبة في العمليل ، يحتذي بها عند التطبيق .

ولما كانت الدولة في وقتنا هذا قد أخسنت في وفع اسس تطبيق احكام الشريعة الاسلامية، فسان ذلك يقتضي من المجتهدين بادلاء نظرهم فسيسي ينابيع التراث الاسلامي، وهذا ما حدا بسيسي للمساهمة بهذا البحث المتوافع للمشاركة فسيسي ذلك العمل الجليل، وذلك بالقاء الضوء عليسي احكام كل من التنمية ، والعدالة ، والتكافسيل

الاجتماعي في الاسلام .

وقد تناولت هذه الموضوعات فى ثلاثة مباحست متتالية دون ايجاز مخل أى تطويل ممل ، وفيهسا اعرض للمعنى العام فيها ، ثم للوسائل التسسسي تضمنتها الشريعة الاسلامية لتطبيقها فى المحنمسع بمعنى ان المبحث الواحد قد تفمن كل من الاسساس النظرى للموضوع والجانب التطبيقى له ، ومن شسم فان موضوع البحث يتضمن المباحث الآتية :

- المبحث الاول : التنمية في الاسلام .
- المبحث الثاني: العدالة في الاسلام ·
- المبحث الثالث : التكافل الاجتماعي فـــــى الاسلام ٠
- خاتمــــة : ونعرض فيها لما انتهينــا اليه من نتائج ومانقترحـه من توصيات ،

ونامل في هذا العرض ان نكون قد اوفينسسا الموضوع حقه ، واحطنا بجوانبه المختلفة،ونسسال الله الثواب من عنده ان لم يكن أجران لصحتسسه كالاجتهاد ، فأجر واحد من لدنه خيرمن الدنيسسا وما فيها .

المبحث الأول

-

# التنمية في الاسلام

ظهرت فكرة التنمية فى بداية الأمر - فى مجال علمهم الاقتصاد - ابان القرن الماضى ، وذلك بملاحظة بعمله الظواهر ، كزيادة انتاجية الفرد وارتفاع الانتماج القومى من السلع والخدمات •

وعلى كل فان للتنمية تعريفات كثيرة تبعا لوجهسة نسسسطر القائل بها ، فعلماء الادارة يتناولونها مسن الوجهة الادارية ، وعلماء الاقتصاد يتناولونها مسسسن الوجهة الاقتصادية وعلماء الاجتماع يتناولونها مسسسن الوجهة الاجتماعية ٠٠٠ وهكذا ٠

وتعنى التنمية الادارية تلك العملية المنظمــــة للتدريب والتطوير الادارى والتى تمكن من تحصيل وتطببـــق المعارف والمهارات والتفكير الواعى والاتجاهات السليمـة لادارة العمل التنظيمي بكفاءة (۱)

<sup>(</sup>۱) د محمد محمد ابراهیم ، ادارة الافراد ـ ۱۹۷۹ـ۱۹۸۰ ص ۶۰۱ ۰

أما التنمية الاقتصادية فهى تعنى عمليسسة استخدام الموارد الاقتصادية المتنعة للمجتمع فسى تحقيق زيادات مستمرة فى الدخل القومى تفسسوق معدلات النمو السكانى مما يؤدى الى احسسسدات زيادات حقيقية فى متوسط نصيب الفرد من الدخل (1).

اما علماء الاجتماع فيرون ان التنمية هــــى عملية تعبئة وتنظيم جهود افراد المجتمـــع وجماعاته وتوجيهها للعمل المشترك مع المنظمــات الرسمية بأساليب ديمقراطية لحل مشاكل المجتمع ، ورفع مستوى أبنائه اجتماعيا واقتصادياوثقافيــا، ومقابلة احتياجاتهم بالانتفاع الكامل بكأ فـــــة الموارد الطبيعية والبشرية والفنية والماليـــة المتاحة ، (٢)

مما سبق يتبين لنا ان التنمية بمفهومهـــا العام ـ تعنى تغييرا حضاريا الى الافضل فـــــى

<sup>(</sup>۱) د. محمد عبد المنعم عفر ، نحو النظرية الاقتصاديـة في الاسلام ، الدخل والاستقرار، سنة ۱۹۸۱، ۲۰۹ ۰

 <sup>(</sup>۲) د٠ صلاح العبد ، مبادى وخبرات فى تنمية المجتمع ،
 سرب الليان سنة ١٩٦٤ ، ص٥٤ ٠

جوانب المجتمع المختلفة الاجتماعية والاقتصادي....ة والادارية ٠٠٠ وغيرها ، وذلك عن طريق العمل علي زيادة الانتاج وتحقيق مستويات افضل للمعيش......ة ببذل مزيد من الجهود البشرية ، مع استخدام امثل للموارد والامكانيات المتاحة والمحتملة ،وتنظيمها وفق خطة محكمة لتحقيق التقدم المنشود .

وتعتبر التنمية عملية متكاملة الاركسان ، وتترابط انواعها ترابط الجزء بالكل ، فما يؤشر على احداها يتأثر به بالتالى الانواع الاخرى الها ، واساسها الانسان ذاته في صورته المجتمعة وبالتالى فهو يتأثر بكافة المتغيرات المحيطية به سواء كانت مادية تشمل المناخ الطبيعي للمجتمع بما فيه من موارد طبيعية وامكانيات صناعيسة ، او بشرية تشمل جميع افراد المجتمع وفئاتسسان المختلفة بكل ماينظم حياتهم من قيم وقوانيسان ونماذج سلوك ونظم حضارية .

وقد جاء الاسلام والقبائل العربية متنازع...ة متفرقة لايجمعها دين ولايهيمن عليها سلطان ولايسيطر عليها نظام اجتماعي عادل فألف بين قلوب العـــرب ودعاهم الى ان يكونوا اخوة متحابين متعاوني....ن

فى الحياة ، ووحد القبائل فى مجتمع منظهم ، وقض على العصبية القبلية الجاهلية وعرفههم ان الاتحاد وسيلة لوصول الامم الى اهدافها وما ضل قوم الا وكان الاتحاد بعيدا عن اعمالهم ، وزالست تبعا لذلك التقاليد والعادات الرذيلة من بيسن انقبائل واصبحت خاضعة لحكم النبى واوامسسسر المقرآن وتعاليمه بعد ان كانت تدين بالطاعسال لرؤساء متفرقين ، واستطاعت دعوة الرسول محمسد للرؤساء متفرقين ، واستطاعت دعوة الرسول محمسد صلى الله عليه وسلم ان تجمع العرب عند مبادئها السامية وقامت حكومة مركزية منيعة الجانسسب قوية السلطان تدير شئون الدولة الجديدة بحكمسة

وهكذا حلت رابطة جديدة هي رابطة الايميان بالدعوة الاسلامية محل اقوى روابط النسب والقربي (اي محل الرابطة القبلية) ونشأ مجتمع جدييا قيام على اسس دينية اخلاقية سامية شابتة لاياتيها الباطل من بين يديها ولا من خلفها، فكانيات الباطل من بين يديها ولا من خلفها، فكانيات المافها المتنمية الروحية هي من سمات الا، لام التي اضافها الى مجتمع الجاهلية ، حيث كانت الحاجة اليابي توحيد الاله ، وتأليف القلوب ، وفض المنازعيات القبلية ، ونشر مبادئ الاخلاق والفضيلة ، ومحسو

عادات قبيحة وتقاليد رديلة، وفى ذلك يقول الله تعالى: " وما أنزلنا عليك الكتاب الا تبيلل لهم الذى اختلفوا فيه وهدى ورحمة لقللل اختلفوا فيه وهدى الاية ٦٤ )٠

واذا كان الدين الاسلامي بمبادئه الكليسة واحكامه التفصيلية يتضمن تنمية روحية فهسسي وان كانت نوعا جديدا من التنمية لاتظهر الا فسسي الرسالات السماوية ، فهي في الحقيقة تنمية جامعة شاملة لكافة انواع التنمية المعروفة في النظسم المعاصرة، ذلك الدين الاسلامي كل وحدة لايتجسراً واحكامه يكمل بعضها الاخر ، وهو ايضا خاتسسم الرسالات الدينية لذلك فقد جا مشاملا لكافسسة احكام الدين والدنيا في العبادات والمعامسلات وقد صدق قوله تعالى : " ما فرطنا في الكتسساب من شي من شي ".

ويبين الاشر العظيم الخالد الذي احدثــــه الذي احدثه الاسلام في نفوس العرب والتغييــــر الشامل الذي طرأ عليهم في مختلف نواحي حياتهـم بسبب الدعوة الاسلامية في تلك العبارة التــــــي قالها جعفر بن ابي طالب للنجاشي ملك الحبـــة

وكان يتحدث باسم المهاجرين المسلمين الــــــى الحبشة: "كنا قوما اهل جاهلية نعبد الاصنام وناكل الميتة وناتى الفواحث ونقطع الارحـــام ونسى الجوار ويأكل القوى منا الفعيف، فكنا على ذلك حتى بعث الله الينا رسولا منا نعــرف نسبه وصدقه وأمانته وعفافه فدعانا الى اللــه لنوحده ونعبده ونظع ما كنا نعبد نحــــن وآباؤنا من دونه من الحجارة والاوثان وأمرنــا بعدق الحديث وأداء الامانة وصلة الرحم وحسان الجوار والكف عن المحارم ونهانا عن الفواحـــن وقول الزور وأكل مال اليتيم وقذف المحمنــات وأمرنا ان نعبدالله ولانشرك به شيئا ، وأمرنـا بالصلاة والركاة والصيام "(۱)

فلم تكن النفوس مهيئة لتقبل الدين الجديد فحسب، بل كانت مهيئة ايضا لتقبل التغيير فيي كافة جوانب الحياة الاجتماعية والاقتصاديييية والسياسية ٠٠٠ والتى تتفق والتعاليم الدينيية الجديدة ، فقد ظهر الاسلام في بيئة احتماعييية وعصر من الزمان مواتيا لتقبل الدعوة الجديدة.

<sup>(</sup>۱) د على عبدالواحد وافى ـ حقوق الانسان فـــــى الاسلام ـ دار النيل للطباعة (غير مبين السنــة) ص ٥٩ ٠

### وسائل تحقيق التنمية في الاسلام:

لما كانت التنمية تتضمن ارادة التغييسسر الى الافغل يصاحبها عمل تنفيذى من افراد المجتمع، وانها فى الاسلام تتميز بأن مبادئها ضمتهسسارسالة سماوية وقد جائت احكامها فى القسسسرآن الكريم والسنة النبوية ، فان المتصفح لهمسسا والمستقرى للتاريخ الاسلامى يجد تطبيقات كثيرة للتنمية بكافة انواعها ـ ومن امثلتها :

أولا: شجع الاسلام العلم لما له من اثر كبيسر في تقدم الامم وحضارتها ـ وقد بـــدأت اول سورة من القرآن الكريم ينزل بهـا للوحى الأمين على رسول رب العالميسسن صلى الله عليه وسلم " اقرأ باسم ربسك الذي خلق ٠٠٠٠ " فهى وان كانت دعسوة للقرائة الا انها تفمن ضرورة التعلـــم والتفكير فيما خلق الله لاستخدامـــه لرفعة البشرية واعلاء شأن الانسان فـــي الأرض وتلك اهم وسائل التنمية الفكريـة او الثقافية .

وقد جعل الله ـ سبحانه وسعالـــى ـ للعلماء شأنا عظيما ، حيث يقول فــــى محكم كتابه :" انما يذنى الله مـــــــــث عباده العلماء ٠٠٠٠٠ " ، وفي حديــــــــث الرسول الكريم صلى الله عليه وسلــــــاء يقول : " يبعث العلماء مع الانبيــــاء والمديتين والشهداء" (۱\*) ، وكذلك قولـــه على الله عليه وسلـــاء العلم فهو في سبيل الله حتى برجع "٢١\*)

ولم يحاول الاسلام ان يفرض على العقول اية نظرية علمية بعدد الظواهير الدنبوية ، ولم يعرض مطلقا لتفاصيل هذه الشئون ، بل انه استحث العتول علي النظر في ظواهر الكون ، وحفز النياس على التأمل في هذه الشئون واستنباط قوانينها العامه ، وأنار في نفوسهم حي الاستطلاع والبحث العلمي ، وذلك كتعاقيب الليل والنهار ، والسمس والقمر، وتكاثير النبات ، وتناسل الحيوان ، وطعفو بعين النبات ، وتناسل الحيوان ، وطعفو بعين الإجسام على الماء ... وما الى ذليل

ففى هذه الآيات ومثلها كثير و حث القرآن العقول على التفكير في فو اهر الكون وحفز الناس على التأميل في هذه الشئون واستنباط القوانين التي تسير عليها ظواهر الارض والسمياء والاستفادة منها لخدمة الانسان في المجتمع .

وفى السنة النبوية يروى - ان رسول الله صلى الله عليه وسلم - قـــال: اول ما خلق الله العقل ، فقال لـــه: اقبل ، فأقبل ، ثم قال له: ادبــر، فأدبر، ثم قال عز وجل ، وعزتى وجلالــى ما خلقت اكرم على منك وبك اخذ وبـــك اعطى ، وبك اثيب وبك اعاقب " (حديـــث قدسى ) (٣\*).

ويروى انس بن مالك بقوله:" اثنى على رجل عند رسول الله على الله عليه وسلم ـ بخير، فقال : كيف عقلى ... ؟ وسلم ـ بخير، فقال : كيف عقلى ... ان مىن عبادته ... ان من خلقه ... ان مىن ففله ... ان من أدبه ... ، فقال عليه وسلم : كيف عقلى ... ، فقال قالوا : يارسول الله ، نثنى عليي يارسول الله ، نثنى عليي بالعبادة ، وتسألنا عن عقله ؟ إ ، فقال رسول الله عليه وسلم ان الاحمق العابد يسيب بجهله اعظم من فجور الفاجر وانما يقرب الناس من ربهم بالزليف

ولقد برز من المسلمين الاوائل بفضل علمهم وحكمة عقولهم ، المحابة رضيوان الله عليهم وفقها المذاهب الاربعة في العلوم الشرعية ، وكذلك ابن سينا في الطبوالفلسفة وابن الهيثم في الطبيعة، والبيروني والخوارزمي في الفليسيسك والرياضيات ، وجابر بن حيان في الكيمياء، والفارابي في الفلسفة ، ابن العيسوام وابن البيطار والدينوري في عليسوم النباتات والفلاحة ، وداود الاقطاكي في الطبخاصة العلاجي منه وأدوات المعامل ، الطبخاصة العلاجي منه وأدوات المعامل ، والقضرويني وهو الى جانب اشتغاليسيسة والجغرافيا ، وابن ماجد في علوم البحار ،

تلك هم شموس الحضارة الاسلاميسسة ، بهم ازدهرت العلوم وتقدمت الفنون وبلغت الامة في عهدهم قمة المجد ،

ثانيا: ربط الاسلام بين الايمان والعمل ، فكمــا
انه دعا للعبادة والتفكر، حفر ايضــا
على العمل اليدوى والعمى فـــي الارض
للاسترزاق من خيراتها ، والعمل هو اهـم
عناص التنمية الاقتصادية ،

وقد ورد معنى ذلك فى القرآن الكريسم بقوله تعالى: " وقل اعملوا فسيسسسرى الله عملكم ورسوله والمؤمنين "( سسسورة التوبة ـ الاية ١٠٥ ) ٠

وكذلك: " واعملوا صالحا انى بمسا تعملون بصير" ( سورة سباً ـ الاية ١١) ، وايضا " فاذا قضيت العلاة فانتشروا فسى الارض وابتغوا من فضل الله " ( ســـورة الجمعة ـ الاية ١٠) .

وفى احاديث رسول الله على اللـــه عليه وسلم جاء الكثير فى هذا المعنــر، ايضا ، حيث يقول صلوات الله عليه وسلم :

" ما أكل احد طعاما قط خيرا مــــن ان يأكل من عمل يده ، وان نبى اللـــه داود كان يأكل من عمل يده "(ه\*)، " ان الله يحب المؤمن المحترف "(٣) اى اللذى له حرفه يسترزق منها •

" لأن يأخذ احدكم حبله ثم يأتـــى الجبل فيأتى بحزمة من حطب علـــــى ظهره فيبيعها فيكف الله بها وجهـــه فير له من ان يسأل الناس اعطــــوه او منعوه "(٨\*)

" من يكفل لى الا يصال النــــاس شيئا اتكفل له بالحنة "(٩\*)

فالدعوة للعمل وان جائت مطلقــــة لكن قصد بها العمل الصالح النافـــع للناسفى الارض، والمحتقبل من اللــه فى السماء ولا يتبع صاحبه بادى ولايلحق بغيره ضررا، ولذلك كان الانســــان محاسبا عليه .

لذلك لم يجد رسول الله صلــــــى الله عليه وسلم حرجا في الاشتغــــال بالتجارة ، وكذلك الصحابة رضوان الله عليهم وأئمة الفقها ، كما اشتغـــل كثير من اعلام الحضارة الاسلاميـــــة بالصناعة او الحرفة او الزراعة او رعي

الفنم وليس ذلك بالغريب على حضارة امة ربط الاسلام فيها بين الايمان والعمال وكان المبدعون لعلومها وفنونها " علما حتجارا ، وفلاسفة ، اطباء ، وظكييسن ملاحين ، وجغرافيين ، رحالة " .

فلا حرج في جمع زينة الحياة الدنيسا من الوجوه المباحة مالم يكن صاحبها عن الواجبات في شغل شاغل ، وقد ذكر اللـــه تعالى التجار في معرض الحط من شأنهـــا اذا شغلت عن طاعته في قوله تعالــــي : واذا رأو تجارة او لهوا انفضوا اليهسا وتركوك قائما قل ما عند الله خير مسنن اللهو ومن التجارة والله خيرالرازقيسن ( سورة الجمعة ـ الاية ١١) ، ولســــا رجعوا عن صنيعهم واخذوا بأدب الشريعــة فى ايشار الواجبات الدينية وعسسدم الانقطاع عنها الى الاشتغال بالتجـــارة ونحوها ذكرها ولم يهضم من حقها شيئا ٠ فقال تعالى : " رجال لاتلهيهم تجـــارة ولا بيع عن ذكر الله " ( سورة النـــور الاية ٢٧ ) فأثبت لهؤلاء الكمــــال انهم تجار وباعة ولكنهم لم يشتغلب وا بضروب منافع التجارة عن فراشض الله ٠

وقد عسد المحققون فى العلم الحرف والصناعات وما به من قوام المعسساش كالبيع والشراء والحراشة وسائر مسسات تمس الحاجة اليه حتى الحجابة والكنسس من فروض الكفاية يجب ان يقوم بكسسل صنف منها طائفة ، والا اشمت الامسسة جميعا ،

اما الايات الواردة في سياق التزهيد والحط من متاع الحياة الدنيا، فلا يقصد منها تعديل ترغيب الانسان ليعيش مجانبا للزينة ميت الارادة عن التعلق بشهواته على الاطلاق، وانما يقصد منها تعديها الانفس الشاردة وانتزاع مافي طبيعتها من الشره والطمع لئلا يخرجا بها عن قصد السبيل وينزحا بها في الاكتساب الى طرق غير لائقة .

فاستعفار متاع الدنيا وتحقيــــر لذاتها في نفوس الناس يرفعهم عــــن الاستغراق فيها ويكبر بـمهامهم عـــن جعلها قبلة يولون وجوها شعارها حيــــث كانوا ٠ ولما كان التصرف في صرف الامسسوال وسط الراحة بانفاقها يقفي السسسي نفاذها والتشوق الى ما في ايدي النساس او يؤدي في الاقل الى قلتها وعيسسش صاحبها نادما على مافاته من السعسسة ورفاهية الحال ، امر الشارع بالاقتماد في الاستمتاع بها ، وله رسم لذلك حسدا فاصلا بل اوكله الى اجتهاد المكلف ومسا يعلم من وسعه حفقال تعالى :" لينفسق يعلم من وسعه حفقال تعالى :" لينفسق دو سعة من سعته " ( سورة الطلاق ح الاية يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواما" وسورة الفرقان حالاية يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواما"

فالاسلام وان عنى بتزكيه الرواح وترقيتها في مراقى الفلاح لم يبخصص الحواس حقها وقفى للاجسام نصيبها مصدن الزينة واللذة بالقسطاس المستقيم .

ولما كانت نتيجة العمل الشريدية تملك الاموال حلالا طيبا ، وهو اهممهم عناص الحياة الاقتصادية والقوة المؤثرة فيه ، لذلك فقد حمى الاسلام الاممهموال

وصحابها بعقوبات شرعية توقع على منتهــــك حرمة تملكها بالاعتداء عليها ، وذلك بحـــد او تعزيز على الوجه الاتى :

- (۱) عقوبة للسارق لقوله تعالى:" والسارة والسارقة فاقطعوا ايديهما جزاء بمساط كسبا نكالا من الله والله عزيز حكيسم" ( سورة المائدة ـ الاية ۳۸) فأليست العقوبات بالسارق قطع الجارحة التسسي يتوسل بها الى الاذاية ويباشر بهسسا الجناية على الاموال المعصومة •
- (٣) عقوبة للمحارب ، وهو من يخيف السبيسسل ويشهر السلاح لاخذ المال باطلاء حيسست يقول تعالى : انما جزاء الذين يحاربون الله ورسوله ويسعون في الارض فسلدا أن يقتلوا أو يعلبوا أو تقطع ايديهسم وارجلهم من خلاف أو ينفوا من الارض " ، ( سورة المائدة ـ الاية ٣٣ ) .
  - (٣) عقوبة للمعتدى بغير السرقة والحرابسية كالغاصب، وامر تشخيصها وتحديدها موكول الى زكاء القاضى وعدالنه يجتهد فيهسسا برأيه ويقدرها على حسب الجناية،

- (٤) عقوبة لتلف مال غيره ، وهى تغريمسه مثلها او قيمتها مع جواز العقوبسة بالمال او الحبس وحماية العمل الشريسف والمنافسة المشروعة في اكتسسساب الرزق الحلال ، نهى الاسلام عن منسسروب من التعامل تسبب الفرر للافسسسراد والخسارة للاقتصاد القومي ، وذلك مثل :
- (۱) الربا : وفيها يزيد المال في يسدد المقرض دون عمل حقيقسسي منه ، بالاضافة الى تحميل المقترض ، بما على توازن قيمة النقود الاقتصادية في السوق .

ولتلافى كل تلك المضار ولتشجيع رب المال علامى استثماره بالعمل ،حرم الله الربا بقوله تعالىمى : واحل الله البيع وحسرم الربا " وكذلك" يا أيهاما الذين امنوا اننوا الله وذروا ما بقى من الربا ان كنتم مؤمنين (سورة البقرة الاية ٢٧٥).

(ب) الاحتكار: يسعي الاسلام الى المحافظـة على توازن العرض مسسع الطلب بحيث لايوجد فسسسى المجتمع حالة ما يسمىسىي بالنقص المفتعل في العسرض مما ينتج عنه طلب مفتعل ، لذلك نهى الاسلام عسسسسن الاحتكار الذي يتمثل فيي شراء وتخزين ما يحتـــاج اليه الناس لغرض رفع السعر وللتأثير في استقللسرار السوق التجارى ، فقسسد روى عن رسول الله صلسسى الله عليه وسلمقولـــه: " لا يحتكر الاخاطىء" (١٠١٪) وكذلك ما رواه ابوهريسرة عن رسول الله صلى اللسسة علىية وسلم " انه قال : لا تلقوا الركبان ولايبيسع بعضكم على بيع بعض ولا تناجشوا ولا يبيع حاضـــر لباد ولا تصروا الغنم"(١١\*)

فتلقى الركبان يمثل فكسرة الاحتكار، وذلك بمحاولـــــة حجب الانتاج من اجل التأثيسسر في السوق للحصول على اسعـــار يفرضها اولئك النفر الذيسسس يقومون بحجب السلع عنسسسد وصولها الى السوق التجسسارى ، وبالتالر الإخلال في عملية العسرف بالشكل الذي يحقق التاجر الجشع الحصول على اقصى ما يمكــــن الحصول عليه ، هذا من جانسب العرض، لكن الاسلام يراعــــى المانب الاخر ايضا في عمليسية توازن السوق ، فلا يهمل جانب الطلب، ولذلك نهى رسول الله على الله عليه وسلم \_ عـــن التناجش في زيادة سمن السلعية و ذلك بخلق طلب عليها •

(ج) الغيش: لما كان الغش في المعاميلات يؤدي الى الاثراء السرييسيع بالعمل القليل كما يؤدي السي فساد الذمم وسوء الاخلاق وتكالب

الناس على جمع الامسسوال دون مراعاة حقوق معهسسم او واجباتهم نحو الخالت ، لذلك نهى عنه رسول اللسه عليه وسلم بقوله: "من غش امتى فليسسس منا" (١٣٣) اى ان من اقسدم على الغش واستخدمه وسيلسة لتحقيق مآربه ، فان امسة الاسلام تبرى منه ، وينقلب غلى وجهه بسوء عمله وقسد خسر الدنيا والآخرة .

: شالث

ا : وضع الاسلام مبدأ المشورة ، وهو اولى دعائمه التنمية السياسية في النظم المعاصرة وذلك منذ اربعة عشر قرنا من الزمان ٠

والمشورة هى المشاركة بالرأى فيمــــا يعرض من معفلات المشاكل ، واهم فوائدهـــا تخليص الحق من احتمالات الهوى باختيـــار احد الآراء المطروحة وانسبها للظروف القائمة وكذلك تبعير المجتمعين بتبعات العمــــل

وتأكيدا لهذا الدبدأ الجليل امر الله نبيه عليه السلام ـ وهو الصادق الامين الذي لا ينطق عن الهوى ـ الا بمتبد بشئـــون المسلمين وان يشاورهم في امورهم، فقـال تعالى: " فبما رحمة من الله لنت لهـــم ولو كنت فظا غليظ القلب لانفضوا من حولــك فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم في الامر."

وكانت القاعدة في المشورة لرمول الله عليه وسلم أن يأخذ بما اجمعيه عليه امحابه ، ولو كان مخالفا لرأيهه فان اختلفت اراؤهم اخذ ما استقرت عليه اغلبيتهم ، وذلك كما حدث حينما استشال الرسول على الله عليه وسلم في شأن به الاسرى ايقتلون ام يطلق سراحهم في مقابلل فداء يدفعونه ، فأشار معظمهم بقبول الفداء واشار عمر وسعد بن معاذ بقتلهم فنزل عليه السلام على رأى الاغلبية ، حتى جاء القرآن السلام على رأى الاغلبية ، حتى جاء القرآن مؤيدا لما ذهب اليه عمر وسعد بن معاذ توال تعالى : " ما كان لنبي ان يكون له اسرى حتى يثخن فيل الرض تريستدون المرى حتى يثخن فيل عليه عرف الدفيا والله يريد الافرة والله عزيسز محيم " ( سورة الانفال له الاية ٢٧ ) .

فقد اذن الله لنبيه على الله عليه وسلم بالاستشارة وهو غنى عنها بما يأتيه من وحى السماء تطبيقا لنفوس اعجابه وتقربللما للمشورة بين افرادالامة من بعده .

وقد اخرج البيهتى فى الشعب بسند حسن عن ابن عباس، قال رسول الله على اللسسه عليه وسلم ،"اما ان الله ورسوله لغنيسسان عنها (اى المشورة) ولكن جعمها الله رحمة لأمتى ، فمن استشار منهم لم يعدم رشدا ومس تركها لم يعدم فيسسسا" (١٤١٠)

وقد نهج المحابة رضو:ن الله عليهــم، ذلك المنهج الحكيم في الاخذ بالمشـــورة، فهذا ابو بكر المديق ، فانه رغم علمــه باحكام الشريعة لايبرم حكما في حادثـــة الا بعد ان تتداولها آراء حماعة مـــن المحابة ، واذا نقل له احدهم نصا صريحـا ينطبق على الحادثة قال : الحمد لله الــذي، جعل فينا من يحفظ عن نبينا ،

ومما يؤثر عن ابى بكر قوله فى خطبته عقب ان بايعه المسلمون خليفة لرسول الله على الله عليه وسلم " ايها الناس قد وليت عليكم ولست بخيركم ، فان رأيتمونى على على حق فاعينونى وان رأيتمونى على باطها لله فيكها فان عصيته فلا طاعة لى عليكم .

وقد عهد ابو بكر بأمر الخلافة الـــــن عمر بن الخطاب بعد استشارة جماعة مــــن المهاجرين والانصال امثال: " عبد الرحمــن بن عوف ، وعثمان بن عوف ، وأسيد بن حفيــر وسعيد بن زيد ٠

ويعد تولى عمر بن الخطاب الخلافة قسسام خطيبا فى الناس معددا منهاجه فى الحكسسم وكانت قولته المشهورة :

" ألا أن رأيتم في أعوجاجا فقومونيي، فقام أليه رجل فقال: أن رأينا في الموجاجا أعوجاجا قومناك بسيوفنا، فلم يغضب عمر أو ثار على قول الرجل، ولكن اغتبط ليه تائلا الحمد لله، لاخيرفيكم ما لي المحمد الله الأخيرفيكم ما لي المحمد الله الأخير فينا مالم نسمعها ".

 ليختاروا رحلا منهم ، فكانت الشهورة فسمس اختيار الخلبفة من دعائم الحكم كذلسسل ، لانه ستكون له السمع والطاعة ، لذنك كسسان لراما ان يتولى الخلافة وغالبية الامه عنسه رافية ، ولأحكامه متقبلة .

وقد بين القرآن من طرف خفى ما يمبعسى ان يكون عليه عجلس الشورى اذ جعل نظامسه مؤلفا من العدد الفرد ليمكنهم ترحبسط جانب الاكثر عند اختلاف الرأى ، اذ يقسول تعالى : " ما يكون من نجوى ثلاثة الا هسسو رابعهم ولا خمسة الا هو سادسهم ولا ادنسسى من ذلك ولا اكثر الاهو معهم " ( \_\_\_\_\_\_\_\_\_ المجادلة \_ الاية ٧ ) .

هذا هو الاصل فى الشورى وقد تؤلىدى من عدد زوج ويعتبر احد افراد اللحنة بمنزلة رجلين اثنين ويسمى رئيسا لها فيرجج بــــه الجانب الذى ينحاز اليه عند التســـاوى والدليل على محة ذلك يتضمنه قول عمـــربن الخطاب لأبى طلحة الانصارى ان الله قــد اعز بكم الانصار، فاختر خمسين رجلا مــــن الانصار وكن مع هؤلاء حتى يختاروا رجلا منهم

ثم قال له : وان رضى ثلاثة رجال وابى ثلاثـة اخرون فحكموا عبد الله بن عمر فان لــــم يرضوا بعبد الله فكونوا من الذين فيهـــم عبد الرحمن بن عوف "(1)

رابعا: خلق الله الناس بحسب فطرتهم متماثلين ، كما ولدتهم امهاتهم احرار امتكافئين ولذلك وضمع الاسلام مبدأ المساواة ، وقرر العمل به وهمي ما يعده المعاصرون اساسا للتنمية الاجتماعية ،

ومبدأ المساواة فى الاسلام من العمـــوم والاتساع بحيث يسرى على كافة ما يتعلـــــق بالانسان فى علاقاته مع غيره ــ واخص مـــــا يذكر فيها المساواة فى القيم الانسانيـــــة المشتركة وكذلك فى الحقوق العامة .

<sup>(</sup>۱) د. محمد عمارة ـ العدل الاجتماعي لعمر بن الخطاب دار الثقافة الجديدة ـ طبعة سنة ١٩٧٨ ، ص ٢١٠٠

### (١) المساواة في القيم الانسانية المشتركة :

يقرر الاسلام ان الناس سواسة في هـــنه الناحية كآسنان المشط، وانه لانفاضـــل بينهم في هذا الصدد الا على اساس كفايتهــم واعمالهم وما يقدمه كل منهم لربد ونفســه ووطنه والمجتمع الانساني، فقض، بذلك على نظام الطوائف واساليب التفرقة بين الطبقـــات وقواعد المفاضلة بين الناس تبعا لاختــلاف شعوبهم أو تفاوتهم في الاحساب؛ الانساب،

وفى هذا يقول الله تعالى : " ياأيهـا الناس انا خلقانكم من ذكر وانثى وجعلناكـم شعوبا وقبائل لتعارفوا ، ان اكرمكم عنـد لله اتقاكم " ( سورة الححرات الاية ؟! ) فالناس سواسية لايفضل احد عند الله علـد كر الا بمقدار التقوى في الايمان والعمل ،

وكذلك يقول الله تعالى: " انمسسسا المؤمنون اخوة " فالاخ يتساوى مع اخيه فسس الحقوق والواحبات لانهما من ذرية ادم عليه السلام ، ويؤكد ذلك رسول الله صلى الله علمه وسلم في قوله: " حب لأخيك ما تحب لنفسك "(١٥٠هـ)

وقد تقاول ذات مرة ابو ذر الغفسسارى وعبد زنجى فى حضرة النبى عليه السلام،فأخذ ابو ذر على العبد وقال له " ياابن السوداء" فغضب النبى عليه السلام وقال : طف الصساع طف الصاع ، اى قد تجاوز الامر حده " ليسسس لابن البيضاء على ابن السوداء فضل الابالتقوى او بعمل صالح "(١٦٠) فوضع ابو ذر خسسده على الارض ، وقال للأسود ، قم فطأ على خدى".

تلك هى تطبيقات المساواة كما يجــــب ان تكون بين الناس، وقد وضجت بين سيـــد عربى معروف الحسب والنسب، وبين عبدزنجـــى اسود اللون، فأين لنا اليوم من ذلــــك العهدالجميل ؟

وفى خطبة الوداع وضح الرسول الكريسم ملى الله عليه وسلم ذلك المبدا الجليسل فى قوله: " ايها الناس، ان ربكم واحسد، وان اباكم واحد ، كلكم لآدم ، وآدم مسسسن تراب، اكرمكم عند الله اتقاكم ، وليسسس لعربى على عجمى ، ولا لعجمى على عربسي،

ولا احمر على ابيض ولا لأبيض على احمر، مضلل الا بالتقوى ، الا هل بلغت ؟ اللهم ما براد. الا فيبلغ الشاهد منكم الغائب " (١١١).

وفي سبيل تحقيق المساواة بين النساس، قضى الاسلام على نظام الرق تدريجيا بأن ضيسق مصادره وتوسع في وسائل العتى اليال انتهلس تماما، فمبادئ الدين الاسلامي من السملسو والرفعة ، بحيث لا تسمح بأن يمتلك شخص لآخسر او يجعله عبدا له والناس سواسية متكافئلسة اقدارهم ولا تفاخر بينهم البعض، وانملسلام التفافل عند الله وحده بايمان الملكمية وتقواه وما يقدمه من عمل صالم.

ومثال ذلك ان عمد الاسلام الى طائفسسة كبيرة من الجرائم والاخطاء التى يكثر حدوثها وجعل كفارتها تحرير الارقاء ، فجعله نكفيسرا للقتل الناشىء عن الخطأ وما فى حكمسسه، اذ قال تعالى " وما كان لمؤمن ان يغتسسل مؤمنا الا خطأ ومن قتل خطأ فتحرير رفبسسة مؤمنة ( سورة النساء بالاية ٢٢) وللحنست فى اليمين قال تعالى " لا يؤا خذكم اللسسه

باللغو في ايمانكم ولكن يؤاخذكم بما عقدته الايمان ، فكفارته اطعام عشرة مساكيه من اوسط ما تطعمون اهليكم او كسوته او تحرير رقبة (سورة المائدة الاية ٨٩)كما بعله وسيلة لمراجعة المرآة اذا اوقع عليها زوجها ظهارا • فقال تعالى " والذيها يظاهرون من نسائهم ثم يعودون لما قالهوا فتحرير رقبة من قبل ان يتماسا (سهورة المجادلة الاية ٧) •

## (٢) المساواة في الحقوق العامسة:

للانسان حقوق عديدة في حياته ، منها مسا يتعلق بحريته في اختيار ديانته ومنهـــا كذلك ما يتعلق بشعوره بالامن والطمأنينــة ، وقد دعا الاسلام الى المساواة في تلك الحقــوق ليس بين المسلمين فقط بل بين جميع النــاس ايا كانت ديانتهم ،

فقد قرر الاسلام في حرية العقيدة للنياس ثلاثة مباديء هي ب (أ) انه لايرغم احد على ترل دينه واحتنياق الدين الاسلامي وفي هذا يقول تعاليين: لا اكراه في الدين قد تبين الرسد مينا الغي ( سورة البقرة يه الاية ٢٥٦) و

وعلى هذا المبدآ سار المسلمىسسىن فى حريتهم من اهل الاديان الاحرى مشانسوا يبيحون لاهل البلد الذى بفتحونسسسه ان يبقوا على دينهم مع اداء الجزيسسة والطاعة للنظام الاسلامى القائم، وكانسوا فى مقابل ذلك يحمونهم ضد كن اعتسسداء ويحترمون عقائدهم وشعائرهم ومعابدهم.

(ب) حرية المناقشات الدينية للكافة ، فقصد نصح الله تعالى المسلمين ان يلترمسوا جادة العقل والمنطق في مناقشاتهم مصع اهل الاديان الاخرى ، و،ن يكون عمادهصم الاقناع وقرع الحجة والدليل بالدليسل ، وفي هذا يقول الله تعالى مخاطبا رسوله عليه السلام : " ادع الى سبيل ربسك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتصبي عليه احسن " ( سورة النحل – الاية ١٢٥) ، ويقول مخاطبا المؤمنين : " ولا تجادلسوا

اهل الكتاب الا بالتى هى احسن ( سسسورة العنكبوت للاية ٢٦ ) كما يقول مضاطبا اهل الاديان الاخرى : " قل هاتلسسوا برهانكم ان كنتم صادقين " .

(ج) يقرر الاسلام ان الايمان الصحيح هو مـــا كان منبعثا عن يقين واقتناع ، لا عـــن تقليد واتباع ، وبذلك حطم الاســـلام القواعد التى قام عليها التدين فــــى كثير من الامم من قبله .

وعلى هدى تلك المبادى كانت الدولة الاسلامية في عصورها الاولى يعيش فيها المسلمون يحكمها القرآن الكريم والسنة النبوية ، وكذلك النصارى تحكمهم التوراه وايضا اليهود ويعملون بالانجيال فلكل طائفة كتابها السماوى الذي تعمل بسلما ذلك لان الانسان من خلق الله ، وتلك الكتب السماوية هي من الله سبحانه وتعالى ، لذلك كانت كلهاسا سواء ، وبالتالى تكون المساواة في العقيالية الدينية للناس كافة ، ولكن لما كان الديالية الرسالات السماوية واكملها، وكانيات كلهديانة الاسلامي خاتم الرسالات السماوية واكملها، وكانيات

التطبيق على الذميين المقيمين غيها ، فيما لـــم ترد به شرائعهم ، الا ما تعلق منها شئـــون الدين فتحترم عقائدهم وشعائرهم ، فلهم مـــا للمسلمين من حقوق وعليهم ما على المسلمين من واجبات ،

وفى تقرير المساواة الاجتماعية ايضا وضحالاله بعض قواعد فى معاملة الناس سواء فى تحمل الواجبات او تقرير الحقوق دون تفرقة بيلسطوك وأمير ، ولا بين شريف ووضيع ، وتللله القواعد تبعث الامن والطمأنينة فى نفوس الافسراد، ويعد العمل بها من اهم مبادىء التنمية الاجتماعية فى زمننا المعاصر،

ومن تلك القواعد منع الشفاعة فى حدود الله وهى جرائم معينة وردت فى كتابالله وسنة نبيه وقد حددت عقوباتها ) وذلك حتى يمكن انفاذ حكه الله على المخالف للأحكام الشرعية ايا كانهست مكانته الاجتماعية ،

وفى ذلك يروى ان فاطمة بنت الاسود المخزومية قد سرقت في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم

قطيفة وحليا ، ولما كانت تلك السيدة من اشـراف قومها فقد اهمهم توقيع حد السرقة عليها وهــو قطع اليد، وتشاور المجتمعون فيما بينهم علـــي ان يكلم اسامة بن زيد ـ وهو احب الناس الــي رسول الله على الله عليه وسلم الرسول الكريــم في ذلك ، ولما حدث ذلك انكر الرسول عليه السلام ذلك رغم حبه له ، وانتهره قائلا : " اتشفع فــي حد من حدود الله تعالى " ؟

ثم قام صلى الله عليه وسلم فخطب فى الناس فقال: " انما اهلك الذين من قبلكم انهـــم كانوا اذا سرق فيهم الشريف تركوه ، واذا ســرق فيهم الضعيف اقاموا عليه الحد وايم الله لـــو ان فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها ( ۱۸ \*)

وفى هذا الحديث الشريف تتجلى لنسسسا دور المساواة فى تحقيقها لعظمة الاسلام ورفعة شأنسه اذ ان الجميع امام شريعة الله سوا ً • وكذلسسك فى تقرير احكام التعامل للتغلب على غلبسسسة الانسان لاخيه الانسان ومنع الاذى والثأر ،اذ يكسون على الجانى ذلك مقدار جنايته بفعل مماثل عنسسد تعديه على النفس .

فيقول تعالى: "ياأيها الذين آمنـــر كتب عليكم القصاصفى القتلى الحر بالحـــر والعبد بالعبد والانثى بالانثى " وكذلك " وكتبنـا عليهم فيها ان النفس بالنفس والعين بالتيـــن والانف بالانف والاذن بالاذن والسن بالسن والجــروح قصاص " •

ولعظمة الحكمة من القصاص قال الله تعالى فيه :" ولكم فى القصاص حياة" ، اذ بقدر مسلم تحترم النفس الانسانية ويتم صيانتها من الاعتداء عليها بتقرير المساواة بين البشر كافة، تكسون استمرارية الحياة ، واستقرار المجتمع ، وطمأنينة الافراد ،

تلك هى بعض المبادى والتى دعى اليهسسسا الاسلام فى المساواة ، وفى العمليها تتم التنميسة الاجتماعية ، وهى احد فروع التنمية العديدة التى ذهب اليها الاسلام بالدعوة الى التعلم، والمشورة ، وهكذا كان الدين يسر والخلافة بيعة والامر شهورى والحقوق قضاء ٠

واذا كانت التنمية الادارية من المسميسات الحديثة في السنظم المعاصرة ـ فقد عرف الاسسلام احكامها ايضا ، وتضمنت الشريعة مبادئها العامسة وذلك في الدعوة لتلقي العلم وتلقينه ، وحفسر الهمم للعمل الصالح ، وهي مبادئ الانواع اخسري من التنمية مثل التنمية الثقافية او الفكريسة، وكذلك التنمية الاقتصادية ، اذ ان جميع انسواع التنمية ـ كما سبق القول ـ تترابط عناصرهـا ، وتكتمل اجزاؤها في كل واحد لايتجزا يعود بالنفسع على الافراد، ويحقق للمجتمع التقدم والاستقرار.

وتأسيسا على ما تقدم فقد نجح الاسلام فسسى تحقيق جميع انواع التنمية • سواء كانت ثقافية او اقتصادية او اقتصادية او سياسية او اجتماعية ، وذلك لأنه كان يجمع بين الدعوة والعمل ، اى بين احكسام الدين الاسلامي والقدوة الطيبة بالعمل الصالح مسن المسلمين الاوائل خاصة الاعلام منهم حمما يساعد على اقتناع الناس بهذا الدين ووطن في نفوسها الحماس للعمل باحكامه ، حتى انهم كانوايتحملون الوانا شتى من العذاب في سبيل التمسك به ورفعة الوانا شتى من العذاب في سبيل التمسك به ورفعة شأنه ، وقد صدق قوله تعالى : " لقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنة ، ويضيف الى ذلك حديست رسول الله صلى الله عليه وسلم : " اصحابيكالنجوم بايهم اقتديتم اهتديتم "(۱۹»).

#### المبحت الشاني

---

# العدالة في الاستسلام

تعتبر العدالة من القواعد الهامة التى يقوم عليها المجتمع الانسانى ، وهى فى الحقيقة ليست مبدأ فى ذاتــه فحسب ، بل انها تتضمن وصفا جامعا لعدة مبادى تتمشــل فى مساواة الافراد فى الحقوق والواجبات ، وتكافؤ الفــرص والتكافل الاجتماعى بينهم وكذلك تحقيق العدل ،

وقد تناولنا مبدأى المساواة وتكافؤ الفرص فــــــق المبحث السابق ، باعتبارهما من وسائل الاسلام لتحقيــــق التنمية ، اما العدل والتكافل الاجتماعى، فانه نطـــرا لأهميتهما في هذه الدراسة فقد افرد لكل منهما مبحثـــا مستقلا ،

والعدل اساس الملك ، وهو يعتبر في الاسلام دعامسة قوية من دعامات الحكم ، يسري على الناس جميعا مهمسسا اختلفت اجناسهم وديانتهم ، فهو العدل الذي لايتأثسسر بالقرابة او الجاه او السلطان ، فهو عدل مطلق من حيست العموم والشمول .

ولذلك فقد امر الله به ، ونهى عن نقضيصه ( اى الطلم والبغى ) فى كثير من آيات القسرآن كما امر به ايضا الرسول الكريم صلى الله عليصه وسلم وبينته السنة العلية ، وسيرته طلسوال حياته ، وكذلك افعال الصحابة والتابعين رضوان الله عليهم .

فيقول الله تعالى في محكم كتابه:" ان الله يأمر بالعدل والاحسان وايتا ثي القربي وينهسي عن الفحشا والمنكر والبغي ، يعظكم لعلكسسم تذكسرون " (سورة النحل للية ٩٠) • وكذلسك " ولا يجرمنكم شنآن قول على الاتعدلوا، اعدلسوا هو اقرب للتقوى ، واتقوا الله ان الله خبيلسر بما تعملون " (سورة المائدة للايسسة ٨)، ففي الاية الاولى يأمر الله تعالى بالعدل بهفسة ففي الاية الاولى يأمر الله تعالى بالعدل بهفسة عامة ، اما في الاية الثانية فانه يومي سبحانسه بأنه لايجب ان تذهب العداوة والبغضاء عن الحكسم بالعدل حتى ولو مع الخموم والاعداء . ذلسسك

ولم يكن العدل مجرد مبدأ ينادى به الرسول الكريم حد على الله عليه وسلم حد فحسب بل طبقصه

أيضا على نفسه ، ذلك انه كان طوات الله علي السه وسلامه يسوى صفوف المسلمين (استعدادا لآحد المعارك) وفي يده عصا ، آلمت صدر شخص كان واقفا في الصيف ، ولما عرف النبي الكريم صلى الله عليه وسلمان والله طلب من ذلك الشخص العفو او ان يقتص مناسه ، ولكن الرجل اصر على القصاص من رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يغضب لذلك الرسول الامين صلى اللها عليه وسلم بل كشف له عن صورته ليقتص منه الرجال، وعند على الرجل وقبل بطن الرسول صلى الله عليه

وقد اتبع الخلفاء الراشدون والصحابة رضيوان الله عليهم ، ذلك النهى الكريم بالعدل بين النياس فذلك هو عمرو بن العاص والى مصر يسأل الخليفية عمر بن الخطاب قائلا : ياأمير المؤمنين ، أرأييت ان انصب اميرا رجلا من رعيته اتقصمنه؟ فقال عمير ومالى لا اقصه منه وقد رأيت رسول الله صلى الليام

<sup>(</sup>۱) د محمد عمارة ، العدل الاجتماعی لعمر بن الخطاب ، ( مرجع سبق ذکره ) ص۱۸۷ .

فدعا عمرو ابنه فقال : أأحدثت حدثا ، اجمنيست جناية ؟ فقال : لا ، قال : فما بال عمر يكتب فيسلك، ثمفدما على عمر ،

قال انس: والله انا عند عمر، فاذا نحصصن بعمرو قد اقبل فی ازار وردا؟ ، فجعل عمر یلتفصص هل یری ابنه ، فاذا لو خلفه ابیه ، فقال: ایصصن المعری ؟ فقال: ها انا ذا قال: دونك هذه "الدرة " فاضرب ابن الاكرمین ، اضرب ابن الاكرمین . قال: ففربه حتى انخنه، ثم قال (اى عمدر) اجلها على صلعة عمرو ، فوالله مافربك الا بفضل سلطانه، فغال: يا أمير المؤمنين، قد غربست من فريد، وقال: اما والله لو فريته ماحلنسا بينك وبينه حتى تكون انت الذى تدعه .

ثم اضاف عمر بن الخطاب قائلا: ایا عمصرو، متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم امهاتهصصصم احرارا، ثم التفت الى المصرى فقال: انصصرف راشدا، فان رابك ریب فاكتب الى ، (۱)

ذلك هو العدل في الاسلام كما طبقه عمصصر بن الخطاب دون تفرقة بين معلوك وامير ولا بيسن شريف ووضيع ، فالكل امام الشريعة سوا ولايخشي في الحق لومة لائم، وهذا تطبيق لخطبته عنصصد توليه الخلافة اذ قال: " أيها النصصاب انه والله مافيكم احد اقوى عندى من الفنيصف حتى آخذ الحق له ، ولا افعف عندى من القوى حتى اخذ الحق منه ،

### وسائل تحقيق العدل في الاسلام :

تضمنت احكام الشريعة عدة وسائل لتحقيق العسدل بين الناس اهمها تتنظيم القضاء للفصل في المنارعات

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزى ، سيرة عمر بن الخطاب - ص ٨٦-٨٠٠

واتباع نظامى النظر فى المظالم والحسبة باعتبارهما نوعا مميزا من القضاء ونتناول شرح تلك الوسائــــل الثلاث فيما يلى :

### أولا : تنظيم القضياء :

لما كان التشريع في الاسلام لله تعالى، فقد تعدى الرسول الكريم للقضاء بيــــن الناس في خصوماتهم ، كما بعث ولاة لــــه في الامهار يقضون بين الناس ايضا ورســـم لهم امثل السبل للتحدى لهذه المهمـــة الجليلة ، فحين بعث النبي على اللـــه عليه وسلم معاذ بن جبل الى اليمن سألـــه النبي ؛ بم تحكم ؟ اجاب معاذ بكتاب الله ، قال ؛ فان لم تجد؟ قال فبسنة رسول اللـه، قال ؛ فان لم تجد؟ قال فبسنة رسول اللـه، آلو ، واقره النبي على ذلك ، وقال:الحمـد الله الذي وفق رسول الله لما يحبه اللـــه ورسوله .

وقد بدأ نظام القضاء في الاسلام يتطبور منذ خلافة عمر بن الخطاب ،نتيجة الاتسبساع البهائل الذي حدث في الدولة الاسلامية،وصاحب

هذا التطور الحاحة الى وفع قواعد يسترشد، بها العاملون في هذا النظام لتحقيه والعدالة واتخذت هذه القواعد صهاورة مبادئ بعث بها الخليفة عمر بن الخطهاب اللي الولاة الذين كانوا في الايام الاوليم من خلافته يجمعون بين شئون الحكم والقفاء ، جريا على ما كان عليه العمل زمن الرساول الكريم وصارت تلك المبادئ تكون ما يمكن ان يسمى باسم " دستورالقفاء" في الاسلام .

وجاعت تلك المبادئ فى الرسالة التالية التي التي بعث بها الخليفة عمر بن الخطــــاب الي موسى الاشعرى ، واليه على البصـرة وقد جاء فيها:

" اما بعد، فان القضاء فريضة محكمــة، وسنة متبعة ، فأفهم اذا أدلى اليك، وانفسذ اذا تبين لك ، فانه لاينفع حق لا نفاذ له".

<sup>&</sup>quot; آسى بين الناس فى محلسك ووجهسسك ، حتى لايطمع شريف فى حيفسك ولا يياس فعيسسف من عدلك " •

" البينة على من ادعى واليمين على من انكر ، والملح جائز بين المسلمي الا ملحا احل حراما او حرم حلالا •

ولا يمنعك قضاء قضيته بالامس، فراجعست فيه نفسك، وهديت لرشدك ان ترجع السسسى الحق فان الحق قديم لا يبطله شيء، ومراجعسة الحق خير من التمادي في الباطل،

الفهم فيم تلجلج فى صدرك مما ليـــــس فى كتاب الله ، ولا فى سنــة ، واعــــرف الاشياء والامتثال ثم قس الامور عند ذلــــك، واعمد الى احبها الى الله واشبههـــــا بالحـــق ،

واجعل امن ادعى حقا غائبا او بينسسه امرا ينتهى اليه ، فان احضر بينتسسسسه اخذت له بحقه والا استحللت عليه القضساء ، فان ذلك انفى للشك ، واجلى للعمى، وأباسغ في العذر .

والمسلمون عدول في الشهادة بعضهم عليي بعض، الا مجلودا في حد او مجريا عليــــــه شهادة زور او ظنينا في ولاء او درايدسدة، فان الله قد تولى منكم السرائر بدرا عنكم الشبهات ،

واياك والقلق والفجر والتأذى بالنس، والتنكر للخصوم في مواطن المحتى ، التسلي يوجب الله سها الاجر ويحسن الذخر، فأن من يخلص بنيته فيما بينه وبين الله تبسسارك وتعالى ولو على نفسه، يكفيه الله ما بينه وبين الناس نيما يعلم وبين الناس نيما يعلم الله خلافة منه شأنه الله ، وهتك ستسره ، وابدى فعله ، فما ظنك بثواب عند اللسم عز وجل في عاجل رزقه ، وخزائن رحمت علم والسلام "(۱).

وزاد الخليفة عمر بن الخلاب هـــده المبادئ ايضاحا فن رسائل اخرى بعث بهـا الى ولاة آخرين ، ومن ذلك ما بعث به الــى عبيدة بن الجراح حاكم الشام : اما بعـد، فانى كتبت اليك فى القضاء ، ولم الـــك ونفسى فيه خيرا ، الزم خمس خصال يسلـــم لك دينك وتاخذ بافضل حظك ،

<sup>(</sup>۱) الاحكام السلطانية للمارودى ص١٧ مطبعة مصطفى البابى الحلبي ـ الطبعة الثالثة ـ سنة ١٩٧٣٠

اذا حضر الخصمان فعليك بالبينسسسات العدول ، والايمان القاطعة ، ثم ادن الفعيف حتى ينبسط لسانه ويجترى قلبه ، وتعاهسد الغريب ، فانه اذا طال حبسه ترك حاجتسم وانعرف الى اهله ، وانما يضيع حقه من لسم يرفق به ، وآس بينهم في لحظك وطرفسسك واحرض على العلح مالم يتبين لك القضساء والسلام .

وبعث الخليفة عمر بن الخطاب الى والى والى آخر على الاهواز بمبدأ هام وهو فـــرورة تيسير سبل العدالة للناس، فقال لـــه : " بلغنى انك نزلت منزلا كرودا لا تروتى فيـه الا على شقة فأسهل ولا تشق على مسلـــرك ولا معاهد ، وقم فى امرك على رجل تــدرك الاخرة ، تعــفلك الدنيا ولاتدركنك فتــرو ولاعجلة فتـدر دنياك ، وتذهب آخرتك"(١).

ويتضح بذلك ان دستور القضاء قد تضمــن المبادى الهامة التالية :

<sup>(</sup>۱) الطبري ـ تاريخ الرسل والملوك ـ ج ۲ ، ص ٥٦٨٠٠

- (١) تحقيق المحاواة بين الانتراب ١٠٠٠ الفصل في الفصومات .
- (۲) الاستناد الى البيئة لنعم النعب ساوى، واليمبن عند الانكار،
- (٣) الاجتهاد في استخراج الإحكام من ادلنها الشرعية •
- (٤) تيسير سبل التقاضى امام المناس جميها ، وعدم الزامهم بمساريف او تحمل أبــــة نفقات جائرة ٠
- كما ،جمل الفقهاء<sup>(١)</sup> اختصاصات القاضى فى عشر واجبات هى :
- (۱) الفصل في المنازعات وقطع التشاجــــر
   والخمومات •
- (۲) استیفا ٔ الحقوق عمن مطحل بهسسسا وایسالها الی مستحقیها بعد ثبسسوت استحقاقها من احد وجهین : اقسسرار اوبینة ۰

<sup>(</sup>۱) الاحكام السلطانية للمارودى ، ص ٧٠ مرجع سبق ذكره) •

- (٣) ثبوت الولاية على من كان ممنوع التصرف بجنون او مغر ، والحجر على من يـــرى الحجر عليه لسفه ٠
- (٤) النظر في الاوقاف بحفظ امولها وتنميسة فروعها والقبيض عليها وصرفها فـــــــــى سبيلها ،
- (٦) تزویج الایامی بالاکفاء اذا عد مسسسن الاولیاء ودعین الی النکاح ۰
- (٧) اقامة الحدود على مستحقيها، مع مراعاة
   انها تدرأ بالشبهات
  - (A) النظر في مصالح عمله من الكف عـــــن التعدى في الطرقات والافنية •
- (۹) تصفح الشعود والامناء واختيارالنائبيسن
   عنه من خلفائه .

(١٠) التسوية فى الحكم بين القوى والفعيــف والعدل فى القضاء بين الشريـــــف والوضيع ٠

وكان الخليفة يختار القاضي في الولاية بنفسه او يعهد الى الوالى باختياره، علين ان يأخذ موافقة الخليفة في دلك، وكانست مهمة الاختيار شاقة لما لتلك الوظيفة مسين شروط معبة ومسئوليات جسام حتى ان الكثيسر من المرشحين لها كانوا يعزفون عنها ففسي عهد عمر بن الخطاب بعث الى واليه علسي ممس وهو عمروبن العامى بأن يعهدبالقيضا الى كعب بن يسار العبسى ، ولكن هذا الرجل ابى ذلك لانه كان قد تولى مهمة القضيساء في الجاهلية ، واخذ على نفسه عهدا ألايعسود الى منعب القضاء مرة اخرى .

وقد اجمل الفقهاء الشروط الواجــــب اعـتبارها في القاضي في انه يجب ان يكــون بالفا عاقلا مسلما ، ذكرا اشتهر بالعــــدل والحكمة ،وان يكون مستوفيا لشرائــــط الاجتهاد من العلم بالاحكام الشرعية والقدرة على استعمال الادلة في استنباط الاحكـــام العملية ،

وكل تلك الشروط كانت لتوقى خطأالقاضى فى احكامه وقد ورد فى ذلك حديث رسول الله عليه وسلم " قاضيان فى النسار ، وقاضى فى الجنة " (٢٠٠ كما يروى عسسسن قتادة سمعت ابا العالية يذكر عن علسسى ، وقد ادركه ، قال : القضاء ثلاثة ، واحد فسى الجنة ، واثنان فى النار : فاما الذى فسى الجنة فرجل اجتهد فاصاب الحق فهو فسسسار ، الجنة ، ورجل جار متعمدا فهو فى النسسار، ورجل اجتهد رأيه فأخطأ فهو فى النسسار، فقلت لابى العالية : ماذنب هذا وقد اجتهد؟

وكانت الثقة في القضاء لا تمنع الخلفاء من مراقبة سلوكهم ، وعزل من تسوعسيرتــه ، فقد عزل الخليفة هشام بن عبد الملك القاضى ميمون الحضرمى عن منصبه فى قضية عجــــن فيها عن انصاف يتيم ، وتعليمه حقوقــــه بعد بلوغه ، وصار القضاة حريمون علـــــى الابتعاد عن كل ما يثير حولهم الريــــب والشكوك .

واستطاع القضاء بغضل نزاهة القائميين عليه وانتظام شئون الدولة واستقـــــرار احوالها وظلت مبادىء الاسلام تعصمها مـــن الشطط والانحراف ، كما ان رقابة الخلفـاء تقوم منها ماقد يشذ او يبعد عن جـــارة المواب ، وغدا القضاء في الدولة عنوانـا على قوة نظامها باقرار العدل بين اهلها .

### شانيا: النظر في المظالـــم :

عرف النظام القضائى فى الاسلام بعـــف اختصاصات فرضتها الحاجة الى توافرالعدالـة وبخاصة فى النواحى التى قد لايستطيــــع القاضى البت فيها ، او تتطلب سلطــــات اوسع من سلطات القاضى ،

ومن تلك الاختصاصات ظهور ولاية المظالم، وذلك لحسم المنازعات التى يعجز عن نظرها القضاء ، وتتطلب بسط سلطان القانون على كبار الولاة ورجال الدولة ، وكان المتولى لأمر المظالم يسمى " ناظرا " ولا يسمى قاضيا وان كانت له بعض سلطات القضاء واجراءاته في كثير من الاحوال ، ولكن عمله ليلسسس قاضياخالما ، بل هو قضائي وتنفيذي ، فقد يعالج الامور الواجبة بالتنفيذ او بالعللسلح او بالعمل الخيرى بان يرد لماحب الحق حقده فهو قضاء احيانا وتنفيذ ادارى احيانا اخرى وفيانا اخرى والله والله والميانا وتنفيذ الحيانا اخرى والله والميانا وتنفيذ الحيانا اخرى والكله والميانا وتنفيذ الحيانا اخرى والله والميانا وتنفيذ ادارى احيانا اخرى

وقد اجمل الفقها مروط تولى هذاالمنصب الخطير في : ان بكون جليل القدر نافسسد الامر عظيم الهيئة ، ظاهر العفة ، قليسل الطمع ، كثير الورع لانه يحتاج في نظسسره الى سطوة الحمة وتثبست القضاء فيحتسساج الى الجمع بين صفات الطريقين ، وان يكون بجلالة قدره نافذ الامر في الجهتين، (1)

<sup>(</sup>۱) المارودي - الاحكام السلطانية - ص ٧٣ .

واستمصدت هذه الوظيفة اختصاصاتها بمسا فيصلها من قوة وهيبة منذ ايام النبى سلصدى الله عليه وسلم اذ كان الرسول الكريم يتمصدى للمظالم ، ويرفع اذاها عن المنكوبين ويصروى عنه صلى الله عليه وسلم انه قال : " ابلغونسى حاجة من لا يستطيع ابلاغها ، من ابلغ ذا سلطان حاجة من لا يستطيع ابلاغها ثبت الله قدمه علصى الحراط يوم عزل الاقدام "(۲۱\*) ، وقد عالصلي الرسول الكريم بنفسه بعض هذه المظالم التصلى

وسار الخلفاء الراشدون على نهج الرســـول الكريم فى ذلك السبيل ، وكان الخليفة علــــى بن ابى طالب اول من جلس بانتظام للنظر فــــى المظالم،

# ثالثا: الحسبـــة:

ارتبطت وظيفة الحسبة باعتبارها اختصاصحا من اختصاص القضاء بالخليفة عمر بن الخصصطاب وعرف الفقهاء هذه الوظيفة بأنها " امصصر بالمعروف اذا ظهر تركه ، ونهى عن المنكصصر اذا ظهر فعله " • وطبق الخليفة عمر بن الخطاب مهام هــــن الوظيفة بنفسه لانها فرض كفاية على جميـــع المسلمين اذا قام بها البعض سقط عن الباقيــن واذا لم يقم بها أحد أثم الجميع .

وكان عمر بن الخطاب يتجول بين المسلميسن ليلا ونهارا ، ويوجههم الى الالتزام باحكسسام الدين الحنيف ، وجمع مقتفياته المتعلقسسة بأمور الدين والدنيا، وتعددت النماذج التسمى قام بها الخليفة عمر في تلك السبيل ، حيست فرب حمالا لأنه حمل دابته اكثر مما تطيسسق ، كما ادب رجلا اختلى بامرأة على قارعة الطريق ، وغيرها من الامثلة التي يتضمنها الامسسسر بالمعروف والنهى عن المنكر .

وبدأت تتعدد اختصاصات المحتسب باتسلامية مواخذ الفقهاء يفعلون الدولة الاسلامية مواخذ الفقهاء يفعلون القواعد المنظمة لهذه الوظيفة وشروط ولايتها فأوضوا ان المحتسب يتولى الفصل فللمنازعات الظاهرة موالتي لاتحتاج الى ادلوق وهو عمل اشبه بالقضاء مولكنه يتولى فللمنازعات أديب من يجاهر او يخرج علليلل

See.

المظالم هذا فضلا عن ان المحتسب مسئول عـــــن النظام العام في الطرقات والاسواق ، وهـــــى مهمة اشبه بعمل الشرطة في نظامنا المعاصر،

ويجمل ابن خلدون وظائف المحتسب في انه : يبحث عن المنكرات ، ويعذر ويؤدب على قدرهـا ويحمل الناس على المصالح العامة في المدينة مثل المنع من المضايقات في الطرقات ومنسل الحمالين واهل السفن من الاكثار في الحملل والحكم على اهل المباني المتدانية فقفلوا بهدمها ، وازالة ما يتوقع من ضررها على الماليلة والفرب على ايدى المعلمين في المكاتب السابلة والفرب على ايدى المعلمين في المكاتب وغيرها في الابلاغ عن ضربهم للصبيان المتعلمين، ولا يتوقف حكمه على تنازع او استعداد، بل له النظر والحكم فيما يمل الى علمه من ذلهـاك

ذلك هو القضاء في الاسلام بأجهزته المختلفة، وقد تعاونت جميعا فيما بينها في اقرار العسدل بين الناس ،مما كان له اثر في رهبة المجتبريء على حدود الله بتوقيع العقوبة عليه جسسسزاء

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، المقدمة في الحسبة والسكة •

وفاقا لفعله ، وعظة واعتبارا لغيره ورفـــع الظلم عن المظلومين ، فساد العدل بين الجميع كما انصرف الناس في معايشتهم امنين وعلـــين نفوسهم مطمئنين ، مما دفع بتلك الحفـــارة الاسلامية الى الازدهار والتقدم .

المبحث الثالث

---

لما كان الانسان قد خلق اجتماعيا بطبيعت الله الله بحكم تكوينه النفسى لا يقدر الا على العياش في جماعات يكمل فيها حاجة اخيه الانسان الذي قلي تنقمه ، فالناس في مجتمعهم الذي يعيشون فيه يحتاج بعضهم الى بعض في كل شئون الحياة وهم فر، مجموعها يؤلفون قوة متماسكة لاتبدو في تمامها واكتمالها الا بقوة كل فرد من افرادها وسعادته ، وبمقدار ملاتوفر هذه القوة للافراد يعتبر المجتدع قويا،وبمقدار من تتوفر السعادة لكل فرد فيه يعتبر المجتمع قويا،وبمقدار من عندونر المجتمع قويا،وبمقدار

واذا كانت المجتمعات الحديثة تنادى الآن بضرورة التكافل الاجتماعى لتحقيق استقرار ورفاهية افرادهـا فقد وضع الاسلام منذ اربعة عشر قرنا اسس هذا التكافـل الاجتماعى وبين تطبيقاته في جميع نواحى الحياة ٠

## مبدأ التكافل الاجتماعي في الاسلام:

يتجلى اعلان الاسلام لمبدأ التكافل الاجتماعي فـى نموص كثيرة من القرآن والسنة منها على سبيل المثال:

قوله تعالى: " انما المؤمنون اخوة" ( سسورة الحجرات - الاية ١٠ ) .

ان اعلان(الأخاء) بين افراد مجتمع مسسسا يوجب التكافل بينهم ، لا فى الطعام والشسسراب وحاجيات الجسم فحسب ، بل فى كل حاجة مسسسن حاجيات الحياة .

ان تقرير (الافاء) بين اثنين هو تقريــــر للتكافل والتضامن بينهما في المشاعر والاحاسيس وفي المطالب والحاجيات وفي المنازل والكرامات، وفي المشاركة الوجدانية ايضا .

ت قوله تعالى: " وتعاونوا على البر والتقـــوى ولا تعاونوا على الاثم والعدوان " ( ســـورة المائدة ــ الاية ٢) والتعاون هو التكافـــل والتفامن في تحقيق امر ما ، ولقد ورد معنـــي كلا من البر والتقوى في عدة موافع من القـــرآن على التفعيل الاتى :

# أولا: ما هو البـــر؟

للبر عدة معانى فى القرآن التربـــم

- جاء البرقى القرآن بمعنى حس المعنطه
   وطيب العشرة ومكارم الأثلاق ، والبيسه
   عن اعمال الطفيان والشفارة ،
- \_ وفیه ورد قوله تعالی " وبرابواندسی ولم یجعلنی جبارا شقیا" ( سیدیرة مریم بالایة ۳۲ ) •
- جاءبمعنى الانفاق والبذل في سببل الله،
   وهو كل طريق للحق والخير والنفع،

وفيه ورد قوله تعالى "لن تنسسالوا البر حتى تنفقوا مما تحبون "( سسورة ال عمران ـ الاية ٩٢ ) •

\_ وجاء بمعنى العبادة من صلاة وزكاة ٠

وفيه ورد قوله تعالى بعد امر بنسي اسرائيل باقامة الملاة وايتاء الزكاة ،

" اتامرون الناس بالبر وتنسون انفسكـم وانتم تتلون الكتاب افلا تعسقــــلون" ( سورة البقرة ـ الاية ٤٤ )٠

- وجاء بمعنى مجموعة من الفضائل النفسية والاعتقادية والخلقية •

### ثانيا: ما هي التقييوي :

لها عدة معانى ايضا يتألف من مجموعها مفهوم التقوى : تعنى مجموعة من الفضائل منتسلة
 والنفسية والخلقية .

مثل قوله تعالى: "الم الكتساب الا ريب فيه هدى للمتقين الذرب بالسلسون بالفيب ويقيمون العلاة ومما رزتناه سلسب ينعقون " ( سورة البقرة سالاية الـ/)

- تعنى تعظيم احكام الله والرائعه ٠

مثل قوله تعالى : " وني يعظم شعائسر الله فانها من تقوى القنوب " ( ســـورة الحج ـ الاية ٣٢ ) •

- كما جاءت ايذا بعنى العفز والتسامح:

كما نى قوله تعالى " وان تعفــــو اقرب لاية ٢٣٧) • اقرب لايتقوى " ( سورة البقرة الاية ٢٣٧) •

- وكذلك وردت بمعنى العدل ومجانبة الظلم:

كما فى قوله تعالى : " اعدلوا هــو اقرب للتقوى " ( سورة المائدة ـالاية ٨)٠

ـ كما جائت بمعنى ما يقابل الاثم والفجور:

مثل قوله تعالى : " فألهمها فجورهــا وتقواها" ( سورة الشمس ـ الاية ٨ ) ٠

\_ وأيضا جائت بمعنى الصدق والحق:

وذلك فى قوله تعالى : " والذى جــاء بالمدق ومدق به اولئك هم المتقون( ســورة الزمر ـ الاية ٣٣ ) ٠

- كما جاءت بمعنى القيام بشئون المحروميسن والمحتاجين ، وايتائهم حقوقهم التسسسى شرعها الله في دينه •

وذلك فى قوله تعالى: " ان المتقيسن فى جنات وعيون ، آخذين ما أتاهم ربهسم انهم كانوا قبل ذلك محسنين ، كانسسوا قليلا من الليل ما يهجعون وبالاسحسار هسم يستغفرون ، وفى اموالسهم حق معلوم للسائل والمحروم " ( سورة الزاريات ـ الاية ١٥ ـ ١٩) •

,

الله عليه وسلم ما يؤكد مسدا التكافييل
 الاجتماعي ، ومن ذلك قوله صلى الله عليه
 وسلم :

" المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفه م مثل الجسد اذا أشتكي منه عفو تداعي لــــه ساعر الجسد بالسهر والحمي "(٢٢\*).

" المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضـــه بعضا "(٢٣\*).

" لا يؤمن احدكم حتى يحب لأخيه ما يحـــب لنفسه "(٢٤).

# وسائل تحقيق التكافل الاجتماعي في الاسلام:

حرص الاسلام على تحقيق المساواة بين الناس فسي كافة شفون حياتهم الاقتصادية والاجتماعية ، والدينية وكذلك على تحقيق تكافر الفرص بينهم في هسسسهده الشئون مما استتبع معه بالفرورة تقليل الفروق بيسن الطبقات ، وقد قطعت الشريعة الاسلامية في تقرير تلسك

المساواة شوطا بعيدا وشأنا رفيعا لم تمل السي مثله او حتى الى ما يقرب منه ارقى النظلسلم الوفعية المعاصرة ذلك لان الدين الاسلامي نظلسام متكامل وفع من لدن حكيم خبير فجاء جامعلل المكافة الاحكام مانسعا من دخول ما يشوبه اليه.

### أولا: ما اتخذه الاسلام حيال طرق الكسب:

حرم الاسلام جميع الطرق التى تودى عـــادة الى تفخم رؤوس الاموال كابتزاز الناس او غشهــم او التحكم فى ضروريات حياتهم او استغـــلل

ومثال ذلك تحريم الاسلام للربا وجعلها مـــن اكبر الكبائر، وتوعد مرتكبيها بحرب من اللـــه ورسوله .

فيقول تعالى: " الذين يأكلون الربيليا الا يقومون الا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان مسن المس ، ذلك بأنهم قالوا انما البيع مثل الربا ، واحل الله البيع وحرم الربا ، فمن جلسلاء موعظة من ربه فانتهى فله ما سلف وامره الى الله ومن عاد فاولئك اصحاب النار هم فيها خالسدون

يمحق الله الربا ويرسى الصدقات ٠٠٠(الايـــسات ٢٧٥ -- ٢٧٩ -- سورة البقرة )

كما حرم الاسلام جهيع المعاملات لتى ته أحوى على غش أو رشوة أو أكل أموال الناس المالية حلى وفي هذا يقول الله تعالى " ولا حاكلوه أم الدَحم بينكم بالباطل وتدلوا بها ألى النكام لتاكا حوا فريقا من أموال الناس بالاثم واستم تعلد حصون" ( سورة البقرة - الاية ١٨٨) • ركذلك حديد حسد رسول الله عليه وسلم " من فحد حسد أمتى فليس منا " •

وقد حرم الاسلام ايضا احتكار فرهريا النساس للتحكم في اسعارها ، وبي هذا يقول عليه الصلاة والسلام: " من احتكر طماما ،رسيين يوما فقلد بري من الله ، وبري الله مند "(٢٥٠).

كذلك حرم الاسلام استغلال النفوذ والسلطىان للحصول على المال ، واجاز مصادرة الاموال التى تأتى عن هذا الطريق واستيلاء بيت المال عليها لانفاقها في المصالح العامة للمسلمين وعلىك دوى الحاجات منهم ، وقد سن هذا المعدأ الجليل رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وذلك حياسان

أقبل عليه يوما ابن الليتية ( وكان النبــــى قد استعمله على جباية اموال المدقة) فقسسم الرجل ما معه الى قسمين ، وقال للنبــــن : هذا لكم وهذا اهدى الى " فظهر الغضب في وجــه النبى صلى الله عليه وسلم وقام وخطب النساس فحمد الله واثنى عليه ، ثم قال : اما بعسسد فاني استعمل رجالا منكم على امور مما ولانـــي الله ، فهلا جلس في بيت ابيه او بيت امـــــه فينظر ايهدى اليه ام لا ، والذى نفس محمسد بيده لا يأخذ احد منه شيئا الا جاء به يسسسوم القيامة يحمله على رقبته ان كان بعيرا لــــه رغاء او بقرة لها خوار او شاة تبعر" ، فتــرك ابن الليتية ما اهدىاليه ولم يمسه، (١) وطبــق هذا المبدأ في نطاق واسع بعد رسول الله صلحيي الله عليه وسلم عمر بن الخطاب في ايــــام خلافته ، فكان يصادر ما كان يكسبه الولاة مــن اعمال لا يجوز لهم الاشتغال بهاكالتجارة ومسلسا اليها وما كان يأتيهم من هدايا أو امـــوال نتيجة لاستغلال نفودهم وجاههم لأ

شانيا : وضع الاسلام للميراث نظاما حكيما يكفل توزيــع الثروات بين الناس توزيعا عادلا ، ويحـــول

<sup>(</sup>۱) محمد الخضر حسين ، الحرية في الاسلام ، دار الاعتصام طبعة سنة ١٩٨٢ ، ص ٧٦ ٠

دون تضخمها وتجمعها في ايدى قليلة وذلك بتقسيم التركة على عدد كبير من اقرباء المتوفـــــــــــــــى فتتوسع بذلك دائرة الانتفاع بها من جهة ويحسـول من جهة اخرى دون تجميع ثروات كبيرة في يد فئـــذ محدودة من الناس •

كما حظر الاسلام كل تصرف يؤدى الى الاخسسلال بقواعد الميراث، ومناجل ذلك نهى الاسلام ان يوصى الممالك لاحد ورثته بما يعطيه اكثر من حقه الشرعسى بعد وفاته وفي هذا يقول رسول الله صلى اللسسه عليه وسلم " لا وصية لوارث "(٢٦٠)، كما حظسسر عليه ايضا ان يوصى لغير ورثته الا في حسسدود التلك من تركته .

ثالثا: فرض الاسلام على مختلف انواع الثروة ودخول الافسراد تكاليف يجب تأديتها الى طوائف معينة من النساس بما يسمح بتحقيق التكافل الاجتماعي بيلمسل جميع افراد المجتمع او دفعها الى بيت الملسل لتقيم بها الامة مشاريعها ، وتلك التكاليليسف المالية هي:

### (۱) الزكـــاة :

وهى حق واجب فرضا فى مال خسساس لطائفة مخموصة فى وقت مخصوص وهسسسس احد اركان الاسلام الخمسة ، وقد فرضست فى البنة الشانية من الهجرة وقد قرنها سبحانه وتعالى بالملاة فى القرآن الكريم فى اشنين وشمانين موضعا ، وهذا دليسل على كمال الاتعال بينهما ، ودلالة ذلسك قوله تعالى : واقيموا الملاة وأسسسوا الزكاة " وكذلك " فان تابوا واقامسوا الملاة وأتوا الزكاة فظوا سبيلهم".

فالاسلام یکره للمسلمین الفقروالحاجة ویحتم ان ینال کل فرد کفایته من جهده الخاص حتی یستطیع کفایة حاجاتـــــه الفروریة ، ومن مال الجماعة حین یعجر لسبب من الاسباب وذلك کله یضمن الا تکسون هناك فوارق للطبقات فی الامة بحیث تعیش جماعة فی مستوی الترف ، وتعیش جماعه اخری فی مستوی الشظف بل تتجاوزه الــــی الحرمان والجوع والعری ، وفی ذلك یقسول

رسول الله صلى الله عليه وسلم " ايما اهل عرضة اصح فيهم امرؤ جائعا فقيد برئت منهم ذمة الله "(٢٧٪ والركساة تعود المسلم الشفقة والرحمة بالفقسرا والمساكين وتغرس الجود والمروءة فيانفوس وتنقيها من رذائل البخل والشيخ كما انها تجنبالمحتاجين والفقسسرا الانحراف عن الطريق السوى حيث السرقية والغصب او الذل وبيع الشرف والكرامية وكلها منحدرات يتجافى الاسلام بالجماعية عنها كما انها تحارب الاكتناز وتشجيع

والزكاة واجبة على المسلم في كافة الاموال التي يمتلكها • سوا كانسست نقدية او عينية متى زادت عن النسساب المقرر شرعا ، وان يحول عليها سنسسة قمرية ، مع اكتمال النساب في طرفسسي الحول وكانت ذمة المسلم المكلف خاليسة من الديون ، وان يكون المال زائسسدا

#### عن حاجته الاصلية •

والزكاة يختلف مقدارها بحسب الوعسساء المأخوذ منه ، فهي في النقود غيرها فـــــي الزروع، غيرها في التجارة والمشاعــــــة او الزروع والمحاصيل ٥٠٠٠وذلك على تفصيـــل بضيق المجال عن التعريف به وقد حــــدد القرآن الكريم مصارف الزكاة • وذلك بقولــه تعالى: " انما المدقات للفقراء والمساكيسين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفسسسى الرقاب والغارمين وفى سبيل الله وابــــن السبيل فريضة من الله ، والله عليمحكيم" ( سورة التوبة - الاية ٦٠ ) وبهذا التحديد تقلمست اطماع المنافقين في الحصول علمسي شيء من اموال الزكاة وعندها قال الرسيسول صلى الله عليه وسلم ان الله تعالى لم يسعرن في قسمة الاموال ، بملك مقرب ولا نبي مرســل حتى تولى قسمتها بنفسه "٠

## : الفسسىء :

وهو كل مال وصل من غيرالمسلمين عفـــوا من غير قتال الى المسلمين .

والاصل فيها ما ورد بقوله تعالى: "ومــا افاء الله على رسوله منهم فما اوجفت عليه من خيل ولا ركاب ولكن الله يسلط رسلسه على من يشاء والله على كل شيء قديـــــر ما أضاء الله على رسوله من اهل القرى فلله وللرسول ولذى القربى واليتامي والمساكيسسن وابن السبيل كي لايكون دولة بين الاغنيـــاء منكم وما أتاكم الرسول فخذوه وما نهاكسسم عنه فانتهوا واتقوا الله ان الله شديـــــد العقاب " ( سورة الحشر ـ الاية ٦ ، ٧ ) وقـد ذهب جمهور الفقهاء الى ان في الفيء حقسسا لكل المسلمين ويبدأ بالاهم فالأهم مسسسن المصالح العامة التي بها حفظ المعلمي فيبدأ بجند المسلمين الذين يذودون عنهم ثمم بالاهم فالاهم من عمارة الثفور وكفاية اهلهسا وما يحتاج اليه ممن يدافع عن المسلميسسن من غير اهل الثفور من السلاح والكــــراع ( الخيل) ثم صيانة الجسور وكري الانهــــار (اي حفرها) وتنظيفها وعمل القناطـــــر واصلاح الطرق والمساجد واجراء ارزاق القضاة والائمة والمؤذنين والفقهاء، وبالجملـــــة كل ما يحتاج اليه المسلمون ويعود نفعـــه عليهم ، (1) وقد استدل الفقها ، على ذلــك بفعل رسول الله على الله عليه وسلـــم فقد اخذ صلى الله عليه وسلم اموال بنــــى النفير التي جعلها الله فيئا له ، وابقـــى منه لاهله نفقة سنة ومابقى جعله في الكــراع والسلاع عدة في سبيل الله ،واقسام الفـــى، ثلاثة هي :

## (١) الخصيراج:

هى ما وفع على رقاب الارض ، وتقديسر قيمتها يكون لولى الامر ، واول مــــن وفعه عمر بن الخطاب عندما فتــــــ العراق واراد جنوده تقسيم الارافـــــ بينهم باعتبار أنها غنيمة فأبى ذلــــك عليهم عمر وفرض الخراج على من كانـــوا ينتفعون بها ليكون هناك معدر ايـــراد دائم للدولة الاسلامية تنفق منه علــــى

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ج ٣ ص ٢٩٢ .

#### (ب) الجزيـــة :

هى ضريبة تفرض على رؤوس من دخـــل فى ذمة المسلمين مناهل الكتاب وهى مــن غير المسلمين قائمة مقام الركاة مـــن المسلمين ، الا ان تقرير قيمتها يكــون لولى الامر ، وقد فرضت عليهم نظيــــر حمايتهم فى دار الاسلام عملا بقاعـــدة الجباية بالحماية ، وللمشاركة فى اعبـاء الدولة المالية ،

# (ج) العشور:

وهو اخذ ما قيمته العشر من تجارة اهل الحرب، ونعف العشر من تجارة اهل الدمة وقد فرضها عمر بن الخطللة وقد فرضها عمر بن الخطللة للول مرة في الاسلام تطبيقا لقاعلله المعاملة بالمثل، اذ ان التجارالعلي كانوا عندما عمرون بتجارتهم عبلاد اخرى يدفعون فريبة العشللة من قيمة تجارتهم ، فلملا بنسبة معينة من قيمة تجارتهم ، فلملا علم بذلك فرضها بنسب مختلفة من قيملة التجارة المادرة والواردة ، والعشور في بعض مورها تقابل الفرائب الجمركيلي

- (٣) الخمييين :
- يقصد به :
- (أ) خمس غنائم أهل الحرب والمأخوذة من غيسر المسلمين عند قتالهم للمسلمين ٠

واقسامها خمسة هى : الاسرى من الرجال، والسبى من النساء ، والاراضى والامـــوال والاسلاب التى كانت مع المحارب .

- (ب) خمس المعادن والركاز المستخرج مسلسان باطن الارض •
  - (ج) خمس المستخرج من البحار •
- (٤) ما يفرضه ولى الامر من ضرائب وذلك حسب مـــا تدعو اليه حاجة المسلمين ويقتضيه الصالـــح العام ، وذلك تطبيقا لقوله تعالى :وأطيعـوا الله واطبعوا الرسول واولى الامر منكــــم ( سورة النساء ـ الاية ٥٨)،

اوجب الاسلام على اغسباء الامة ان دارجو امسن اهوالهم في مواسم متعيثة صدفات للنفيد راء والمساكين ، ومن اخص تلك الماسسة بات العيدين ، ففي اعقاب شهر ردضان يحسسسب اخراج زكاة الفدار لتكون طهرا للصائم محددا عسى ان يكري وقع فيه من اللفر والرفـــت، ولتكون عونا في استقبال ١١ ديد ، وبــــــــد ثبتت صدقة الفطر مما رواه عبدالله من :لبة انه قال : خطب رسول الله على الله على الم وسلم قبل يوم الفطر عبوم او يومين من السنة الثانية للهجرة فقال: ادوا صاعا من بـــر او قمح او صاعا من شمر او شعیر عن کل حسسر او عبد مغیر او کبیر ، گذلك بما روی عسسن السبي صلى الله عليه وسلم انه قال : صــوم رمصان معلق بين السماء والارض لا يرفيي الا بزكاة الفطر ، وزكاة اسفطر واجبة علىسى المسلم الحر ، المالك لمقدار صاع يزيــــد عن قوته وقوت عيالة ، يوما وليلة ، تحسب عليه على نفسه ، وعمن تلزمه نفقته كزوجته وابنائه وخدمه الذين يقوم بالانفاق عليهسم دون اشتراط امتلاك نصاب • رابعا: قرر الاسلام لطائفة من الخطايا بالمعاصـــــى كفارات يتعدق بها المرء وذلك سواءبالاطعــام او الكسوة ، ومثال ذلك : تكفير الحنث فـــى اليمين فيقول تعالى : لا يؤاخذكم اللـــــه باللغو في ايمانكم ولكن يؤاخذكم بما عقدتــم الايمان فكفارته اطعام عشرة مساكين من اوسط ما تطعمون اهليكم او كسوتهم او تحرير رقبـة

( سورة المائدة ـ الاية ٨٩) •

وكذلك في بعض شئون الحج اذ يقول تعالى " واتموا الحج والعمرة لله ، فان احصرت مل فما استيسر من الهدى ، ولاتحلقوا رؤوسك حتى يبلغ الهدى محله فمن كان منكم مريضا او به اذى من رأسه ففدية من صيام أوصدة أو نسك ، فاذا امنتم فمن تمتع بالعم الحج فما استيسر من الهدى " ( سلورة البقرة ما الاية ١٩٦) ،

خامسا : التوصية ببعض المبادى الأخلاقية والمتحصل الاجتماعية الانسانية لتحقيق ترابط المحصراد المجتمع وذلك مثل :

التوصية بصلة الرحم ، والاحسان السيسى ذوى القربى واليتامى والمساكيييين والجيران فيقول تعالى فى كتابهالعزيز: والجيران فيقول تعالى فى كتابهالعزيز: وأعبدوا الله ولا تشركوا به شيئيييين وبالوالدين احسانا وبذى القربيييين والجار ذى القربي والجار الجنب " .

كما اومى رسول الله صلى الله عليه وسلم بالجار في اكثر من حديث ، فملل ذلك قوله " ليس منا من بات شبعلان وجاره جائع "(٢٨»).

ويروى ان رجلا كان عند عبد اللـــه بن عباس وغلام له يذبح شاة فقال ابـــن عباس ، ياغلام لا تنسى جارنا اليهــودى " ثم عاد فكررها ثانية وثالثة، فقـال له الرجل " كم تقول ذلك :يا ابن عبـاس فقال : والله ان رسول الله صلى اللــه عليه وسلم " مازال يوصينا بالجار حتــى ظننت انه سيورثه " (٢٩\*) اى سيجعـــل له نصيبا مما تترك بعد وفاتنا ".

التسوية في الاحسان بين فقراء المسلمين وغيرهم من فقراء الذميين والكتابيين ، فكما يجوز اخراج زكاة الاموال السلمين يجوز ايضا الي غيرهم وكذلك في صدقات التطوع وغيرها مسلمين اوجه البر والاحسان وذلك لان الاسلام ديسن الدولة فعليها كفالة جميع رعاياها ،

وقد روى ان عمر بن الخطاب رضييى الله عنه ـ رأى شيخا ذميا يتسول فقرر له نفقة من بيت المال ، وقال فى ذليك قولته المشهورة : " ما انعفنييياك اذ اخذنا منك الجزية وانت شاب وتركناك تتسول وانت شيخ "،

حببالاسلام الى الاغنياء التمدق بفضـــل اموالهم الى الفقراء ، وجعل هذا مــن اكبر القرب واعظمها اجرا، وجعـــل اكتناز الاموال وعدم انفاقها في سبيــل الله من كبائر المعامى ، وتوعــــد المكتنزين باشد عقوبة يوم القيامة .

#### وفي ذلك يقول تعالى:

" مثل الذين ينفقون اموالهم في سبيسل الله كمثل حبة انبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة"

، " والذين في اموالهم حق معلومللسائل والمحروم " .

، " والذين يكنزون الذهب والفضيسة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهـــم بعداب اليم ، يوم يحمى عليها في نسار جهنم فتكوىبها جباههم وظهورهم، هـــذا ما كنزتم لأنفسكم ، فذوقوا ما كنتــم تكنزون "٠

وكذلك حديث رسول الله صلى اللـــه عليه وسلم : " من كان معه فضل مــــال فليعد به على من لا مال له "(٣٠\*).

تقریر التسویة بین الناس ، والنهــــی
 عن تفضیل طبقة او جماعة علی اخری :

وفى ذلك يقول الله تعالى: "ياأيها الذين آمنوا لا يسخر قوم من قوم عسي ان يكونوا خيرا منهم ولا نساء من نسياء عسى ان يكن خيرامنهن " ويحدثنا رسيول الله صلى الله عليه وسلم بقوله: لافضل لعربى على عجمى الا بالتقوى " وقولييه كذلك : المسلمون تتكافأ دماؤهم ويسعي بذمتهم ادناهم ، وهم يد على من سواهم"

- جعل بعض الواجبات على سبيل فرض الكفاية وحكمها انه اذا قام ببها جماعة من الامة سقط فرضهاواذا لم يقم بها احد الله جميع افراد الامة ومثال ذلك الامكر، تجهيدين بالمعروف والنهى عن المنكر، تجهيدين الجيش للدفاع عن البلاد فمثل هيدن الواجبات تحتوى على قواعد التكافيد الاجتماعي لان الخير من تحقيقها لايقتصر على تلك الطائفة التي قامت به ، وانما يعم افرادالامة جميعا ، لذا فانهيج يجب ان يسارعوا في القيام بها ، والاشملهم الاثم جميعا.

#### سادسا : اخذ الاسلام بنظام القسامسة :

وفيه انه اذا جنى شخص عنى اخرد ارداه قتيلا ، ولم يعرف قائله ، الزم الشحسارغ ان ينظر الى المخان الذى وجد فبه القتيل فيختار اوليا الدم خمسين ربلا من الحسك المكان يقسمون انهم لايعرفون القاتلل ، ولا يؤوونه عندهم ، فاذا اقسموا بذللله فان عجز المحكوم عليهم عن رفع الديلة فان عجز المحكوم عليهم عن رفع الديلة دية قتيل الخطأ ، اذ تتحملها عاقلتلله وهم عصبته من اقربائه ، فان عجزوا علين وهم عصبته من اقربائه ، فان عجزوا علين المال .

ففى هذين المشالين عندما تتحمـــل الجماعة دية القتيل او اخذها من بيـــت المال عند عجز الجماعة معنى واضحا مــن معانى التكافل فى تحمل اثار الجرائـــم اذ فيها تحميل لكل فرد فى الجماعــــة او الامة آثار تلك الجناية الشنعاء٠٠

ومن هنا جاء المبدأ الرائع في احكسام الجنايات لايظل دم في الاسلام ، ومعناه انسه لا تقع جريمة قتل في المجتمع الاسلاملون ان يقتص من فاعلها ، فاذا لم يعلون القاتل استحق اهل القتيل دية قتيلهاما من اهل القسامة او العاقلة ، واما مسن بيت المال ،

مما سبق يتبين ان شريعة الاسلام قــــد حرصت على تقرير المساواة بين الناس فــــى شئون الحياة بصفة عامة والاقتصاد بصفي خاصة ، مما انعكس اثره على المجتمع و ذلـــك بتحقيق التكافل بين افراده فذلك المجتمع الاسلامى رغم انه اباح الملكية الشخصيـــة وشجع على العمل الشريف والمنافسة المشروعة الا انه وضع تكاليف على تلك الاموال الهسدف منها تحقيق تكافؤ الفرص بين افراد المجتمع واقرار التوازن في المجتمع وكذلك لتقليل الفروق بين الطبقات ولمنع تضغم الشسروات وحتى لا تكون الاموال مقمورة على الاغنياء بل تتداول بين افراد المجتمع فتكون دافعا للعمل ولزيادة الانتاج وبذلك يكون الديسين الاسلامي قد اقام جميع العلاقات الاقتصاديـــة بين الناس على دعائم من التكافل والمساواة والتواص بالعدل والاحسان وهو قد وفع بذلسك امثل نظام اجتماعي كفل فيه لكل فرد حيساة انسانية كريمة •

# خاتمـسة

بعد هذا العرض المتوافع لموضوع البحست، وبيان اوجه التطبيقات العملية في الاستسلام خلال مباحثه المختلفة يتبين لنا انه يمكسسن استخلاص النتائج الاتية :

- (۱) الدين الاسلامى قد نظم امور الدين والدنيسا بما فيها من عبادات ومعاملات ، كما انسسه ليس مجرد عقيدة فلسفية تسمو بالنفسسس للمثالية الروحية ، ولكنه ايضا نظسسسم علاقات البشر فى اتجاهات ثلاثة ، اذ تحسوى احكام الشريعة الاسلامية تنظيما لعلاقسسة الفرد بربه ، وبنفسه ، وبغيره منالافراد.
- (۲) واذا كانت التنمية مسمى حديث الا ان الشريعة الاسلامية قد عرفت مضمونه ـ في كافــــــــة تقسيماتها المختلفة ، فقد جاء الاسلام متضمنا مبادئ التنمية الشاملة بجميع انواعهـــا، خاصة التنمية الروحية للفرد فقد احتلـــت جانبا عظيما فيها ، وذلك مرده الى ان هذا

النوع من التنمية هو اساس لبقية الانسواع الاخرى ، لأنه يرفع بارادة الفرد الى العمل للأفضل دائما في كافة المجالات ، وللدنيسا والآخرة ،

- (٣) كما كان للدين الاسلامى ففل السبق فى ارساء قواعد متميزة للعدالة والمساواة ، لذلـــك عاش الناس فى ظله آمنين وبالعدل مطمئنيــن، فتقدم المجتمع وازدهرت الحضارة الاسلامية٠
- (٤) ولم يشهد مجتمع من المجتمعات ، سواء فـــى الماضى او الحاضر ـ ذلك التنظيم الدقيـــق لمبادىء وعناصر التكافل الاجتماعى التـــى اتى بها الدين الاسلامى الحنيف ، فهــــى ما زالت املا يراود المعاصرون فى تطبيـــق احكامها ،
- (ه) واذا كانت الشريعة الاسلامية قد جائتباحكام مقيدة في العبادات (كالصلاة والصيام)وبعض صور المعاملات (مثل المواريث والزكالية ) فهي في الجزء الاكبر من المعاملات الاصل فيها الاباحة عدا ماقيد منها بالتحريم لحكمالية

معينة فيها ( مثل الربا ، واكل لحمالخنزير) فالأحكام فيها هطلفة لنوله تعالى: قــــد فصل لكم ما حرم علىكم ( سورة الانعـــام الاية ١١٩) ، ولذلك تميزت احكام الشربعــة بالمرونة فكانت كفيلة بتحقيق مصالح الــاس في كل زمان ومكان ، وقادرة على مواجهـــه ما يستجد من حالات عملية في الحياة الدنيا،

- (٦) كما تعتبر احكام الشريعة الاسلامية مترابطة بعضها ببعض، فهى كل واحد لايتجزآ ،ولذلسك كانت مبادئ التنمية والعدالة والتكافسل الاجتماعى في الاسلام يكمل بعضها البعسسف لا انفصام بينها ، لأنها مستمدة من ذلسسك الدين القيم .
- (٧) وقد نهج الاسلام سبيل الاقتناع بالمنطق والحكمة في تحقيق اهدافه ، فخاطب العقل وحفز الهما لقبول احكامه ، وقد لجأ في ذلك الى استعمال اسلوب الثواب لمكافأة الطائعين والعقاب لمجازاة العاصين سواء في الدنيا او الاخسرة، وذلك لان الدين الاسلامي ليس عملا ذهنيا فكر يصاحبه تطبيق عملي .

ولما كانت الشريعة الاسلامية تتميز بالكمسال والسمو لأنها من عند الله تعالى ، فقد ادرك ذلك المشرع الوفعى ، ونصفى المادة الثانية مسسست الدستور على ان "٠٠٠ومبادى الشريعة الاسلاميسة المصدر الرئيسى للتشريع " ، واذا كان ذلسسك يعتبر خطوة هامة على الطريق نحو مجتمع اسلامى ، الا ان الاهم من ذلك هو تنفيذ هذا النص والعمل به وتلك هى التوصية الرئيسية ، وذلك يستلزم اصدار التشريعات المطابقة لاحكام الشريعة الاسلاميسسة، وتعديل القائم منها ، بما يتلاءم مع الاحكسسام الشرعية في الدين الاسلامي ، وبذلك ينطبق حقسسا مقوله تعالى : "كنتم خيرامة اخرجت للناس تأميرون بالمعروف وتنهون عن المنكر" .

# قائمة بالمراجـــع

- د ابراهیم احمد العدی، النظم الاسلامیة مع دراسسسست
   تطبیقیة فی مص الاسلامیة ، مکتبة الانجلو المصریة .
- د، ابراهیم فؤاد احمد علی ، الموارد المالیة فی الاسلام،
   من مطبوعات معهد الدراسات الاسلامیة ، سنة ۱۹۷۲.
- ابی الحسن علی بن محمد بن حبیب البصری البغـــدادی
   الماوردی ، الاحکام السلطانیة والولایات الدینیة ـ مکتبة
   ممطفی البابی الحلبی ـالطبعة الثالثة سنة ۱۸۷۳ .
  - ـ د احمد كمال احمد ، التخطيط الاجتماعي المجتمـــــع الاشتراكي ، مكتبة القاهرة الحديثة ، سنة ١٩٦٥٠
- د حسین فوزی النجار ، الاسلام والسیاسة ، دار الشعب ،
   طبعة سنة ۱۹۷۷ ،
- أ. صلاح ممطفى الفوال ، البداوة العربية والتنميسة،
   مكتبة القاهرة الحديثة ـ الطبعة الاولى ، سنة١٩٦٧٠
- د على عبد الواحد وافى ، حقوق الانسان فى الاسلام ، دار
   النيل للطباعة .

- ـ محمد الخفر حسين ، الحرية في الاسلام ، دار الاعتصلام ، طبعة سنة ١٩٨٢٠
- ـ مسلم ( الامام ) ، صحيح مسلم ، طبعة الحلبى ، القاهـرة سنة ١٩٥٥٠
- محمد عبدالله الشيباني الخدمة المدنية على ضو الشريعة
   الاسلامية عالم الكتب الطبعة الاولى ، سنة ١٩٧٧٠
- .. د، محمد عبدالمنعم عفر .. نحو النظرية الاقتصادية فــــى الاسلام ، الدخل والاستقرار من مطبوعات الاتحاد الدولـــــى للبنوك الاسلامية سنة ١٩٨١٠
  - د. محمد عمارة العدل الاجتماعي لعمر بن الخطـــاب، دار الثقافة الجديدة طبعة سنة ١٩٧٨
- ـ د، مصطفى السباعى ـ اشتراكية الاسلام ـ دار مطابع الشعب ـ طبعة سنة ١٩٦٢٠
- ـ د، محمد يوسف موسى ـ نظام الحكم فى الاسلام ، دار الفكـر العربى ، سنة ١٩٦٣٠

ملحوظة : كل الاحاديث التي تضمنها البحث واردة في صحيح الامام مسلم

توثيق الاحاديث النبوبةالثربغة الواردة بالبحــــــت

- حديث (رقم 1\*) " يبعث العلماء مع الانبياء والصديقين والشهداء" سبق تفريجه .
- حديث (رقم٢\* ) " من خرج في طلب العلم فهو في سبيل الله حتى يرجع"

## التفريسيج:

رواه انس رضى الله عنه ،ورواه الترمذي وقال : حديث حسن ٠

- حدیث (رقم ۳۳) " اول ما خلق الله العقل ،فقال الله اقبل ،فأقبل، ثم شال له: ادبر ،فأدبر ،ثم قال عز وجل : وعزتى وجلالى ما خلقت اكرم على منك وبك اخذ وبك اعطى ، وبك اثیب وبك اعاقب "
- حديث (رقم ٤\*) " اثنى على رجل عند رسول الله صلى الله عليه وسلم بخير، فقال : كيف عقله ،قالوا يارسول اللــــــن ان من عبادته ٠٠٠٠ ،ان من خلقه ٠٠٠٠ ، ان مــــن فضله ٠٠٠٠ ،ان من أدبه ٠٠٠٠ ،فقال صلى الله عليه عليه وسلم كيف عقله ؟ قالوا يارسول الله، نثنـــى عليه للعبادة ،وتسألنا عن عقله ؟ فقال رســــول الله عليه وسلم الا الاحمق العابـــد الله عليه وسلم الا الاحمق العابــــد يصيب بجهله اعظم من فجور الفاجر ،وانما يقـــرب الناس من ربهم بالزلفى على قدر عقولهم "

سبق تخریجه ۰

حدیت (رقم ه\*) ما اکل احد طعاما قط خیرا من ان یاکل من عمسسل یده ،" یده ،وان نبی الله داود کانیاکل من عمل یده ،

سبق تخریجه ۰

نديث (رقم ٦٣) " ان الله يجب المؤمن المحترف " سبق تخريجه •

حدیث (رقم ۷\* ) " من امسی کالا من عمل یده ،امسی مغفورا له " سبق تخریجه .

سبق تخريجه ٠

حديث (رقم٩\* ) " من يكفل الا يسأل الناس شيئا ،اتكفل له بالجنـة" سبق تخريجه .

> حدیث (رقم۱۰\*) " لا یحتکر الا خاطیء" سبق تخریجه

حديث (رقم ۱۱\*) " لاتلقى الركبان ولايبيع بعضكم على بيع بعــــف ولا تناجشوا ولا يبيع حاضر لباد،ولاتصروالغنم" سبق تخريجه .

- عدیت (رقم۱۱ ه ۱ شن غش امتی فلبس منا " عدیت تخرید ترسید .
  - حديث (رقم١٣\*) " اختلاف امتى رحمة "

# التخريمسج:

ذكره الحزانى ، والفاضى ،واخرح الببهتى فى المدخل عن القاسم بن محمد او عمر بن عبدالعزيز (ليسرنسى ان اصحاب محمد لم يختلفرا لم كزرخسة ،وفسال به السمهودى ،وقال ابن قدامة ان اختلاف الأمسسة رحمة ،واتفاقهم حجة انتهت،قال الحافظ العراقسس سنده ضعيف ( ٢٨٨ ـ فبض القدير) وقال ولسسده المحقق ابو زرعة رواه ايفا ادم بن ابى ايساس فى كتاب العلم والحلم بلفظ " اختلاف اصحاسسو، لامتى رحمة " وهو مرسل ضعيف وفى طبقات بن سعسد عن القاسم بن محمد نحوه ،

- عديث (رقم ١٤هـ) " اما ان الله ورسوله لغنيان عنها ( المشمورة ) ولكن جعلها الله رحمة لامتى ،فمن استشار منهم لم يعدم رشدا ومن تركها لم يعدم غيا"
  - حدیث (رقم۱۵\*) "حب لاخیك ما تحب لنفسك "
- حديث (رقم٢١\*) " ليس لابن البيضاء على ابن السوداء فضمسمل

## التغريسج:

لم اجده بهذا النص ، ووجدته " ليس لاحد على احــد فضل الا بالدين او العمل الصالح حسب الرجل ان يكون فاحشا بذيئا بخيلا جبانا ،واخرجه البيهقى فـــى شعب الايمان عن عقبة بن عامر ( جمع الجوامـــع ــ الجامع الكبير (٦٨٣/١) •

حديث (رقم١٧٣) "ايها الناس ان ربكم واحد وان اباكم واحسد، كلكم لادم وادم من تراب اكرمكم عندالله اتقاكسم وليس لعربى على عجمى ،ولا لعجمى على عربسيى، ولا احمر على ابيض ،ولا لابيض على احمر ففسسل الا بالتقوى آلا هل بلغت؟ اللهم فاشهد ،افسسلا يبلغ الشاهد منكم الغائب" .

حديث (رقم ١٨٠ ) " انما اهلك الذين من قبلكم ،انهم كانــــوا اذا سرق فيهم الشريف تركوه ، واذا سرق فيهـــم الضعيف اقاموا عليه الحد ،وأيم الله لـــــو ان فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها ".

#### التخريــج :

حديث صحيح حسن (حم ق ٤ ) عن عاششة ،رواه الشيخان

حديث (رقم ۱۹\*) " اصحابي كالنجوم ،بأيهم اقتديتم اهتديتم "

حديث (رقم٢٠٪) " قاضيان في النار،وقاضي في الجنـة"

## التغربج:

الحديث هنا مختصر ورى النهاي النهاية الفتحالكبير واخرجه الحاكم في مستدركه عن الهددة ٢/٣/٢.

حديث (رقم ٢١ه) " ابلغونى حاجة من لايستطيع الملادرات المسلطين خامه علمين ذا سلطان حاجة من لايستطيع مدت الله خامه علمين المسراط يوم تزل الاقدام " •

سبق تخریجه ۰

- - حديث (رقم٣٣٣) " المؤمن للمؤمن كالبنيان يثد به صه بعضا " سبق تخريجه •
  - حديث ( رقم ٢٤هـ) " لايؤمن احدكم حتى يحب لاخيه مايحب لنفسه" سبق تخريجه .
  - حديث (رقم ٢٥ هـ) " من احتكر طعاما اربعين يوما فقد برى، منالله وبرى، الله منه " وبرى، الله منه " سبق تخريجه ٠

حديث (رقم ٢٦ ) " لاوسية لوارث "

التخريـــــج :

اخرجه الدارقطنى عن جاس رض الله عنه ( الفتسم الكبير ٢٤٩/٣ .

حديث(رقم٢٧\* ) " ايما اهل عرصة اصبح فيهم امرؤ جائعا فقـــــد برئت منهم ذمة الله "

التخريــــج :

سبق تخریجه .

حدیث(رقم ۲۸\* ) " لیس منا من بات شبعان وجاره جائع " ' ` سبق تخریجه ،

حدیث (رقم۲۹\*) " مازال جبریل یوهینی بالجار حتی ظننت آنــــه سیورثه "

# التخريــــج:

حدثنا الحميدى قال: ثنا سفيان ،قال بشير بـــن سليمان ابو اسماعيل عن مجاهد بن جبر عن محــرر بن قيس بن السائب ،ان عبدالله بن عمروأمر بشياة فذبحت فقال لقيمة : هل اهديت لجارنا اليهــرودى شيئا؟ فانى سمعت رسول الله على الله عليه وسليم يقول " مازال جبريل يومى بالجار حتى ظننـــــت

حديث (رقم ٣٠\*) " من كان معه فضل مال ،فليعد به على من لامــال

# التخريب ج:

الحدیث بهذا النص لم اجده ،والحدیث موجود فـــا الفتح الکبیر للنبهانی بهذا النص ( من کـــان معه فضل ظهر فلیعد به علی من لاظهر له ،ومن کان معه فضل من زاد فلیعد به علی من لا زادله)و آخرجه احمد فی مسنده والامام مسلم وایو داود فی سنـنه عین ابی سعیدالخدری رضه الله عنه ۰

الناكمين الإلسلامى باين النظريت والتطبيق

يوسف عبدالرحمن بنك فيصل المصملي لمسوّالى

# النائمين الإسلامى باين النظريق والتطبيق

يوسف عبدالرحمزس منك فيصل الإسلامي إسوالى

مقدمة

التأمين الاسلامى بين النظرية والتطبيق موضحوع واسع وهام كتب عنه الكثير وقيل عنه الكثير، وقصحددة محدد منظمو المؤتمر لمقدمى البحوث مساحة محصددة لا يتعداها الباحث ، ان للتحديد مبرراته ووجاهتكولكنه يفرض على الباحث الاختصار والاختصار الشديد،

التأمين في معناه الواسع يشمل التأميسين التعاوني الذي بدأ به التأمين في نشأته الأولى ويشمل نظام المعاشات والمكافآت والتأمين الاجتماعي والتأمين التجاري ولكن مجال البحث سيقتصر عليا التأمين الاسلامي باعتباره بديلا للتأمين التجياري حيث ان للتأمين التجاري أهميته يحسبانه التأميسين السابق على التامين الاسلامي تاريخيا والمسيطيل السابق على التأمين عالميا وهو الذي وفعه الفقهياء المسلمون لهذين الاعتبارين تحت المجهر واختلفييوا

وعلى الأساس الموضح أعلاه سأتعرض فى الورقــــــة اولا للتأمين التجارى ثم اتعرض للتامين الاسلامــــى فى مرحلة النظرية واختتم الورقة بالقاء نظرة علــــى التأمين الاسلامي في مرحلة التطبيق •

# التأمين التجــــاري

ترجع نشأة التامين التجارى ـ حسب ما كتبـــه البعض عن تاريخه ـ الى القرن الرابع عثر فى اوريا وبدأ التأمين البحرى ثم جاء بعده التامين البحرى . غير البحرى .

للتأمين التجارى تقسيمات متعددة نختار منهسا واحدا وهو تقسيمه الى تأمين على الأشخاص وتسأميست على الأموال والتأمين على المسئولية المدنية •

وحيث ان التأمين التجارى قد ازدهر فى انجلتسرا وأصدر البرلمان الانجليزى اولاتشريع يعالج التأميسسن بمعناه الحالى فى عام ١٦٠١ وحيث ان النظام الانجليزى يصلح على هذا الاساس ليكون نموذجا للتأمين التجسارى الذى نشأ فى كنف الحضارة الغربية فقد اخترت النظسام الانجليزى لأبين المبادى القانونية العامة للتأميسن التجارى •

ولأبادر بأن أذكر ان قانون التأمين البحرى هسو ابو قانون التأمين التجارى وبعفة عامة فان المبادى الأساسية القانونية مشتركة بين التأمين البحرى وغيسر البحرى ولكن توجد بعض الاختلافات ولكن بما ان التأمين غير البحرى هو الاكبر من حيث انواع المخاطر التسمى يغطيها وبالتالى من حيث عدد المستأمنين المتعامليسسن مع شركات التأمين والبوالص التى تعدر لهم ، سأقصر الحديث على المبادى القانونية الأساسية للتأمين غير التجارى التى تحكم عقد التأمين وذلك حتى نقف علما التحديد ، ولا اظننى بعيدا عن المواب اذا قلمست التحديد ، ولا اظننى بعيدا عن المواب اذا قلمست نقف علمان هذه المبادى الاساسية هي السائدة عالميا علمان فقود التأمين مع بعض الاختلافات في التفاصيل بيسن

ان غرض التأمين التجارى فى نظر المؤمنيـــــن به هو ايجاد الامن المالى لمقابلة نتائج الاضـــرار التى تلحق بحياة الانسان والممتلكات ويكون ذلـــــك بتوزيع الخطر على آخرين لديهم الرغبة فى تحمــــل عبه دفع التعويض عند حدوث الخطر المؤمن منه .

لعقد التأمين تعاريف كثيرة اختار منهاالتعريف الآتى :

" هو عقد يلتزم فيه المؤمن ـ مقابل قســـط يدفعه المستأمن ـ يدفع مبلغ من المال للمستأمــن ـ تعويضا له عن خسارة تحملها نتيجة لحدوث خطر تحمله "٠

ويلاحظ ان هذا التعريف يحتوى على العناصـــــر الآتية :

## (1) المؤمن والمستأمن:

وهما طرفا العقد الذي يقوم بموجبه المستأمن بدفع القسط ويلتزم فيه المؤمن بدفع التعويض ·

# (ب) القسسط:

وهو المبلغ الذي يدفعه المستأمين للمؤمن ٠

# (ج) الخطـــر:

وللخطر معنى خاصفى قانون التأمين ، انسه يعنى الحادث المؤمن مند ، هو الموت في حالسة التسامين على الحياة وهي الخسارة الناتجسسة الناتجة عن الحريق او السرقة في الانسسواع الاخرى من التأمين ،

ويشير شراح قانون التأمين الانجليــــنى موضوع طبيعة عقد التأمين هل هو عقد رهـــان او قمار ونجد في هذا الخصوص رأيين وردا فــــى كتاب:

The Law of Insurance
- Raoul Colinvaux Third Edition 1970
PP. 3-4

#### ويحسن ان أورد النص الانجليزى وهو كما يلى :

# " Aleatory Contracts

Contracts of insurance , Like Wagering Contracts, are Aleatory contracts "Depending on an uncertain event or contingency as to both profit and loss". " Insurance is a contract upon speculation."

# Insurance and Wagers:

The distinction between insurance and wagering contracts is that insurance contracts are enforceable under english law while wagering contracts are not, By legal process.

# Wagering contracts:

These are aleatory contracts which by statute the law will not now enforce but which otherwise are indistinguishable in principle from contracts of insurance.

. . . . . . . . . . . . .

But other views have been expressed.

Insurance , It has been said, Is not a

Wagering contract , for although risk is

of the essence of the contract , the assured

is moved to effect insurance by the risk

of loss, and does not creats the risk of

loss by the contract itself as is the case in

a pure Wager ..... ".

وخلاصة ما اقتطفته اعلاه ان هناك رأيان حـــول طبيعة عقد التأمين :

#### الرآى الأول:

ان عقود التأمين مشابهة لعقود الرهان من حيث انها عقود غرر Aleatory ولا فرق بين عقسود التأمين وعقود الرهان الا في ان عقود التأمين يمكن تنفيذها بموجب القانون الانجليزي بينما لايمكسسن تنفيذ عقود الرهان وذلك بموجب القانون ايضا ٠

#### اما السرأى الثانى:

فيقول ان عقود التأمين ليست عقود رهــــان اذ انه ولو ان الخطر هو جوهر العقد الا ان المستأمسن يدفعه للتأمين خطر الخسارة ولايخلق المستأمـــن خطر الخسارة بالعقد نفسه كما هو الحال في عقــــد الرهان وعلى ذلك يرون ان الغرق بين عقــــد الرهان او القمار وعقد التأمين هو وجود المعلحـــة التأمينة ٠

أتطرق بعد ذلك للمبادئ القانونية الأساسية:

## (١) مبدأ المصلحة التأمينيسسة :

Principle of Insurable Interest

من الممكن تعريف المصلحة التأم نبه كمايلي:

"لأن تكون لك مصلحة في بقياء أنها مناعر، أن يتسون ارتباطك به وثيقا الى الحد الذي يكون أن نفسع في بقائه وضرر في زواله " •

وقد ورد هذا التعريف في احدى الشفايــــا الانجليزية ونصه :

" To be interested in The Preservation of a Thing is to be so circumstanced with respect to it as to have benefit from its existence, prejudice from its destruction."

لكى يكون عقد التأمين محيحا ينبغى ان تكون للمستأمن مصحلة تأمينية في محل العقد، وينبغس ان تكون المصلحة التأمينية موجودة وقت حسدوث الحادث (اى الخطر المؤمن منه) لكى يستحسق المستأمن التعويض •

# Principle of Indemnity : عبداً التعويض

هذا المبدأ جوهرى فى قانون التأميليسية ومؤداه أن التعويض هو عن الخسارة الفعليليسية لا أكثر ولا أقل أى أن المستأمن لا يجنى ربحا حسب مبدأ التعويض والقاعدة العامة هليليساك ان عقود التأمين عقود تعويض ولكن هنلليلين عقود :

## (أ) عقود التعويض:

فى هذه العقود يحصل المستأمين على مبلغ من المال يغطى الخسارة كما فى حالـة التأمين من الحريق والتأمين من السرقة •

## (ب) عقود ليست عقود تعويض:

ومثلها التأمين على الحياة وعلمها الحوادث الشخصية وعلى المرض • وفيهسسا يدفع مبلغ محدد في عقد الشأمين •

الفرق بين النوعين من العقود ، انه فسي حالة عقود التعويض فان الخسارة الفعلي قابلة للتقييم بينما الخسارة في العقلسود الاخرى ليست خسارة قابلة للتقييم الفعلسسي بل تحدد سلفا ،

# (٣) مبدأ التدليس وعدم الافضـــا :

Misrepresentation and Non-Disclosure

التدليس يتخذ عادة شكلا ايجابيد المنا على بمكسن فهمه ضمنا من السكوت ؟

القاعدة العامة ان السكوب ليس تدليسا ولكسسن هناك استثناءات لهذه القاعدة ، احدى هسسسن الاستثناءات هي حالة العقود التي يطلب فيها حسسسن النية القموى Utrost good faith وعقد التأمين واحد من هذه العقود ،

وواجب الافضاء هذا المبنى على حسن النيسسسة القصوى يقع على المستآمن وهى على العقسسسد يعلم وقائع جوهرية عن مابريد الالأمين منه •

وواجب المستأمن الافضاء بدّل واقعة جوهريـــــة يعلمها والقاعدة ان الذي يقرر ان الواقعة جوهريـــة او غير جوهرية هو المؤمن •

يتكون عقد التأمين من وشيقتين ، الاستمــارة والبوليمة ، الاستمارة تعتبر ايجابا ينبغـــان ان يقبله المؤمن بطريقة من الطرق وهى تحتوى علــى آسئلة من المستأمـن ان يجيب عليها وتنتهى باقــرار المستأمن بأن ما ورد في اجاباته هو الحقيقــــة،

اما البوليصة فهى تحتوى على وصف محل العقــــد والمبلغ المؤمن به والشروط •

أما أثر الأسئلة فهو كما يلى :

- (۱) ان الأسئلة المدرجة في الاستمارة لاتعفى المستأمن من واجب الافضاء بكل الوقائع الجوهرية التي لم ترد عنها أسئله في الاستمارة اذ ان مصدر هذا الواجه هو القانون العام Common Law وليس العقد ٠
- (ب) تنشأ قرينة قابلة للنقص بأن النقاط التى وردت عنها أسئلة تشكل وقائليلي جوهرية •

اما أشر الأجوبة فهو يعتمد على ما اذاكان Basis Clause العقد يحتوى بندا أساسيا أم لا وتكون النتيجة كمايلى :

- (أ) اذا لم يحتو العقد بندا أساسيـــــه فان تحلل المؤمن عن التزامــــــه بالتعويض ينبغى ان يستند على تدليـس تكون الوقائع فيه جوهرية •
- (ب) اما اذا احتوى العقد بندا أساسيـــا فتكون الدقة هي مناط التــــرام المؤمن بالتعويض وليس جوهرية الوقائع٠

والأثر الأخير تترتب عليه نتائج خطيرة تنتيج عنها منافع كبيرة لشركات النامين وذنالله بالاضافة الى القاعدة التى تبندها الحالمين في أن تقرر ما اذا كانت واقدة جرهرية او غيسر جوهرية .

# (٤) مبدأ الحلول: Subrogation

سبق أن ذكرت أن مبدأ التعريفي مددأ جرهسرى في قانون التأمين ، ومبدأ الحلول هو "احسسد المباديء التي تنبثق من مبدأ التعويف •

وطالما ان الغرض من التعويض هو مقابلــــة الخسارة الفعلية فقط وليس البح ، فينبغـــى أن يمنع المستأمن من الحصول على اى تعويــــف من الطرف الثالث المتسبب فى احداث الفـــرر على سبيل المثال ، ولكن المؤمن لايحــــل محل المستأمن تطبقا لمبدأ الحلول الا اذا دفــع مبلغ التعويض للمستأمن •

وواضح ان مبدأ الحلول ينطبق على العقسود التعويضية ولا ينطبق على العقود غيرالتعويضيسة ومثال العقود الاخيرة التسأمين على الحياة •

#### Contribution

### (ه) مبدآ المساهمــة :

ينبثق مبدأ المساهمة مثله فى ذلك متـــل مبدأ الحلول من مبدأ التعويض وهو ينطبق فـــى حالة ما يسمى التأمين المزدوج، اى فىالحالـــة التى يستمدر فيها نفس المستأمن اكثر مــــن بوليمة من شركات مختلفة للتأمين من نفس الخطر على وجه التحديد على ذات محل العقد ٠

للمستأمن في هذه الحالة ان يحمل على كلم مبلغ التعويض من شركة واحدة ولكن لايحق للسلم اللجوء للشركات الأخرى بعد ذلك ، بل يحلق للشركة التي دفعت مبلغ التعويض ان ترجع علل الشركات الاخرى لتحمل من كل منها على نسبلة يحكمها مبلغ التأمين في كل بوليمة على سبيلل المساهمة .

اكتفى بهذا القدر من المبادى القانونياة التى تحكم عقد التأمين فى النظام الانجلياتوى ولا يفوتنى ان اقرر ان محاولات جرت فى قوانيان بعض البلاد العربية للتخفيف من اثر المبادى التى أشرت اليها اعلاه وذلك كالقانون المدنال المصرى على سبيل المثال •

أشير بعد ذلك الى وظيفة المتأمين ، وفسى هذا الخصوص يقول المؤيدون لنظام التأميسيين التجارى ان له ثلاثة وظائف هي الله عامسيل من عوامل الأمان ووسيلة من و الله الإغنميين وتكوين رؤوس الأموال • وبدون المدخول فسيتفاميل هذه الوظائف ، أشير الى السمسية البارزة في التأمين التجارى والناتجسسة عن تكوينرؤوس الأموال وهي ان غرض التاميسين التجارى هو الربح اذ ان المستفيدين بالارباح الباهظة هم اصحاب الشركة وليس مجمسوع المستأمنين وهو ماساتعرض له عند تنسسول موضوعي التأمين الاسلامي في مرحلتي النظريسية والتطبيق •

وينبغى التنبيه في هذا المدد السسسى ان شركات التأمين تلجأ الى اعادة التأميسان لدى شركات في العالم الغربي وهو ما يؤمسن لها ارباحها التي تستثمرها في اوجسسسه الاستثمار المختلفة كالاقرافي او الايسسداع بالفائدة الربوية او الاستثمار العقاري ٠

# التأمين الاسلامـــي فـي مرحلة النظريـــــة

التأمين التجارى من المعاملات المستحدثة ،ولذلك أخفعه فقها الشريعة الاسلامية للبحث فى المؤتمسرات والندوات ، وقد اختلفت آراؤهم حوله فمنهم مسسسن أجازه بجميع انواعه ومنهم من منعه بجميع انواعسه ومنهم من منع التأمين على الحياة وأجاز أنسسواع التأمين الأخرى .

ان هذا الجزء من البحث يمكن ان يكون مجسسالا للاسهاب، وقد كتبت عنه عدة بحوث (\*) ولكن اكتفى بالاشارة الى الاطوار البارزة التى مرت بها النظرية باختصار دون تقليل من شأن الأطوار الأخرى التى لسم يسمح المجال بايرادها .

<sup>(\*)</sup> منها على سبيل المثال :

<sup>(</sup>۱) التأمين بين الحل والتحريم - الدكتــور عيسي عبده •

 <sup>(</sup>۲) حكم الشريعة الاسلامية في عقبود التأميسين به الدكتور حسين حامد حسان ٠

<sup>(</sup>٣) التأمين في الشريعة الاسلامية والقانون -الدكتور غريب الجمال •

<sup>(</sup>٤) الغرر وأشره في العقود في الفقه الاسلاميي ... الدكتور صديق محمد الامين الضرير.. البـــاب الشالث ... عقد التأمين ... ص ٦٣٩ ... ٦٦٣٠

### الطـــور الأول:

فى بداية هذا القرن الميلادى حاولد. ركييات التأمين ـ وكانت كلها احتبية حادمال المناهييين التجارى فى البلاد الاسلامية فكان أن نقدم المسيير " هور روسل " فى صفر ١٣٢١ هـ ابربل ١٩٠٣م المسيد الامام محمد عبده ـ وكان يشفل منصب المدان في عدم ـ وكان يشفل منصب المدان في مصر ـ يطلب الاجابة عن سؤال محدد نعت كمايلي .

"سأل جناب المسيو" هور روسل في من من يدخى لريسد ان يتعاقد مع جماعة (شركة مثلا) عنى ان يدخى لهم مالا من ماله الخاص على اقساط معينا ابع البع السموا فيها بالتجارة واشترط عليهم انه اذا قام بما دكسر او انتهى أمد الاتفاق العبين بانت الاتساط المعينة وكانوا قد عملوا غي ذلك المال المال وكان حيا ، فيأخذ عا يكون له من المال مع مسال يخمه من الأرباح المال واذا ماك في أشناء تلسك المدة فيكون لورثته او لمن له حق الولاية في مالسه ان يأخذوا المبلغ تعلق مورثهم مع الارباح ، فهلل ان يأخذوا المبلغ تعلق مورثهم مع الارباح ، فهلل مثل هذا التعاقد الذي يكون مفيدا لأربابه بملل ينتجه لهم من الربح ، جائز شرعا إنرجو التكليرم

وقد أجاب الامام محمد عبده وفيما يلى النسسس الرسمي للفتوى المشهورة :

"لو صدر مثل هذا التعاقد بين ذلك الرجل وهـولاء الجماعة على الصفة المذكورة ٠٠٠ كان ذلك جائســـاط شرعا ، ويجوز لذلك الرجل بعد انتهاء الاقســـاط والعمل في المال وحمول الربح أن يأخذ ، لو كــان حيا ، ما يكون له من المال مع ما خصه في الربح ٠٠٠ وكذا يجوز لمن يوجد بعد موته من ورثته او لــــن له ولاية التمرف في ماله بعد موته أن يـأخذ مـــا يكون له من المال مع ما انتجه من الربح ، واللـــه اعلم " ،

وقد علق المرحوم الدكتور عبد الرحمن تاج علسي هذه الفتوى في بحث له بعنوان " شركات التيأميسين من وجهة نظر الشريعة الاسلامية " بالآتي :

"قد يقال ايفا : اذا كان التأمين غير جائـــر شرعا للمعنى الذى تبين هنا وهو ان فيه التزامـــا بشىء لايلزم شرعا ، وفيه ايضا استباحة لأكل أمـــوال الناس بالباطل فكيف يتفق ذلك مع ما اشتهر عـــــــن المرحوم الشيخ محمد عبده من انه اجاز عقد التأميــن على الحياة مع اشتماله على ذلك المعنى عينــــه " التزام لما لا يلزم شرعا وأكل للأموال بالباطل " .

نعم فقد اشتهر عن الشيخ محمد عبده رحمه الله، انه قد افتى فى موضوع التأمين على الحياة فتـــوى امدرها حينما كان مفتيا للديار المصرية ولم يعقبب عليها احد من العلماء ولا من غيرهم ممن تعنيهـــم

شئون الاسلام ٠٠٠ وهى الفتوى التى اشتهرت عن الشيسخ محمد عبده فى موضوع التأمين والتى كان يستخدمهسسا اصحابالمصالح فى الترويج لشركات التأمين ٠٠٠

و المطلع على السؤال وعلى جوابه لا يرى فيهسا شيئا يتعلق بموضوع التأمين على الحياة او علسسى الاموال ، ولا يجد في السؤال ولا في جوابه السسرا للأركان الاماسية التي يشتمل عليها كل عقد من عقسود التأمين وهي التي بسببها يكون الحكم على هسساذا العقد بالفساد ،

ان هذا السؤال لاينطبق الا على نوع من الشركات الشرعية التي يكون المال فيها من جانب والعمل فيه بطرق الاستثمار التجارية او المناعية من جانسسب اخر ، وهو ما يسمى في عرف الفقها المنارسسة كما يسمى بالقراض ٠٠٠٠ " .

### الطور الثانيسي :

فى شوال ١٣٨٠ هـ ابريل ١٩٦١ م اجتمع بدمشق علما المسلمين فى اسبوع الفقه الاسلامى ومهرجان ابن تيميه " وكان عقد التأمين من اهم مادار حوله البحث والجدل " •

واكتفى بايراد رأى احد المؤيدين للتاميان التجارى وهو الشيخ مصطفى الزرقاء الاست

بالجامعة السورية ورد العالم الكبير المرحوم الشيخ محمدابو زهرة في اسبوع الفقه الاسلامي المشاراليه:

# رأى الاستاذ مصطفى الزرقاء باختصار

الشبهة الأولى :

القول بأن التأمين ضرب من المقامرة :

يرى الاستاذ الزرقاء ان القمار لعب بالعظـــوظ ومقتلة للاخلاق العملية والفعالية الانسانية و و ان هذا من نظام يقوم على اساس ترميم آثار الكـــوارث الواقعة على الانسان في نفسه او ماله في مجـــال نشاطه العملي ، وذلك بطريق التعاون على تجزئـــة تلك الكوارث وتفتيتها ، ثم توزيعها وتشتيتها ؟

ثم يقول ان عقد التأمين من قبيل المعاوضة ٠٠ وهذه المعاوضة مغيدة فائدة محققة للطرفين : ففيها من حيث النتائج النهائية ربح اكتسابى للمؤملين وفيها امان للمستأمن قبل تحقق الخطر ، وتعويلل بعد تحققه ١٠٠٠ فأين هذه المعاوضة في القملل وما هي الفائدة التي تعود على الخاسر من ربالفائز ؟ ٠

القول بأن التأمين من قبيل الرهان :

يقول الاستاذ الزرقاء الجواب على هذه الشبهسة قد أصبح واضحا من الجواب عن الشبهة السابقـــــــة فالمراهن معتمد على المصادفات والحظوظ كالمقامر٠٠٠

المفارقات بين التأمين والرهان ، ان الرهان ليس فيه اية صلة بترميم اضرار الاخطار العارضة على النشاط الاقتصادى المنتج في ميدان الحيالة الانسانية ، لا بطريق التعاون على تفتيت تلاسك الاضرار وتشتيتها ٠٠ ولا بطريق تحمل فردى غيسسرتعاوني ٠٠٠٠

## الشبهة الثالثــة:

القول بأن عقد التامين فيه تحد للقدر الالهسس ،

### ولا سيحما في التأمين على الحياة :

يرى الاستاذ الزرقا ان هذه الشبهة ناشئة عن عدم الرجوع الى المصادر والمنابع الاسلية لمعرفة الاساس الذى تقوم عليه فكرة التأمين ونظامــــه ، وتطبيقه عمليا عن طريق التعاقد بعقد التأميـــن الذى نظمت احكامه القوانين •

فالتامين ليس ضمانا لعدم وقوع الحادث الخطسسر المؤمن منه كما يتوهم من يرى انه تحد للاقسسدار لأن هذا فوق قدرة الانسان ، وانما التأمين ضمسان لترميم آثار الاخطار اذا تحققت ووقعت ، وهو تحويسل لهذه الاضرار من ساحة الفرد المستأمن الذى قد يكون عاجزا عن احتمالها الى ساحة جماعية تخف فيهسسا وطأتها على الجماعة حتى تنتهى الى درجة فئيلسسة جدا بحيث لايحس بها احد منهم ٠٠٠٠

## الشبهة الرابعــة:

القول بأن التأمين ينطوى على غرر ٠٠ وعقد الفرر ممنوع في الاسلام لأن الرسول عليه العلاة والسلام لنهى عن بيع الغرر فهذا مثله :

يقول الاستاذ الزرقاء ان هذه الشبهة فقهيـــة وبالنظر فيما نهى عنه النبى صلى الله عليه وسلـــم من البيوع تطبيقا لما نهى عنه من الغرر يتفــــح لنا المقصود من الغرر فى الحديث النبوى :

فقد نهى تطبيقا لذلك عن بيع المضاميسسار والملاقيح وضربسة القانص وضربة الغائص والثمسار على الاشجار في بداية انعقادها قبل ان يبسسدو ملاحها وتأمسن العاهة •

ثم يقول : كل تلك المناهى النبوية تطبيــــق للنهى عن الغرر وهى من طبيعة واحدة تدل على نـــوع المقصود٠

ثم يستطرد فيقول : من الواضح البديهي ان عنصر المقامرة والاحتمال والمخاطرة في حدوده الطبيعيسسة قلما تخلو منه اعمال الانسان وتصرفاته المشروعـــة باتفاق المذاهب، فالتجارة والزراعة والكفالـــــة وسائر الاعمال والتصرفات التي ينبغي من ورائهـــا مكاسب حيوية هي معرضة للأخطار ، وفاعلها مقدم علىي قدر من الفرر ٠٠٠ والمغامرة لا تخلو منها طبيعـــة الاشياء ١٠ فاذا نظرنا الى ذلك وتأملنا في انــواع التصرفات التي خصها النبي عليه السلام (تطبيقـــا للنهى عن الغرر ) ٠٠٠ أدركنا ان الغرر المنهـــــى عنه هو نوع فاحش متجاوز للحدود الطبيعية ، بحيست يجعل العقد كالقمار المحض اعتمادا على الحظ المجسرد في خسارة واحد وربح آخر دون مقابل • لا يصلــــــــ ان يكون أساسا يعتمد عليه في تصرفات اقتصاديــــة كما في الامثلة المتقدمة لانها ترتكز على اســـــس موهومة ٠

ثم يقول : فاذا طبقنا هذا المقياس على نظام التأمين وعقده وجدنا الفرق كبيرا :

فعقد التأمين فيه معاوضة محققة النتيجة فــور عقده ٠٠٠٠ حتى أنى لأنتقد على القانونيين عـــده من العقود الاحتمالية دون تحفظ ١٠٠ فالتأمين فيه عنصر احتمالي بالنسبة الى المؤمن فقط حيث يؤدى التعويــف الى المستأمن الى دفع الخطر المؤمن منه ١٠٠ فان لــم يقع لايؤدى شيئا ١٠٠ على ان هذا الاحتمال ايفـــا انما هو بالنسبة الى كل عقد تأميني على حـــدة، لا بالنسبة الى مجموع العقود التي يجريها المؤمــن ولا بالنسبة الى نظام التأمين في ذاته ، لان النظــام يرتكز على اساس احصائي ينفى عنصر الاحتمال حتـــي بالنسبة للمؤمن عادة ، ومثل ذلك يلحظ في مجمـــوع العقود ٠

اما بالنسبة الى المستأمن ، فان الاحتمال فيهمعدوم ذلك أن المعاوفة الحقيقية في التأمي وبأقساط انما هي بين القسط الذي يدفعه المستأمين وبين الأمان الذي يحمل عليه ٠٠٠ وهذا الأمان حاصل للمستأمن بمجرد العقد دون توقف على وقوع الخطران المؤمن منه بعد ذلك ، لأنه بهذا الأمان الذي حصل عليه واطمأن اليه لم يبق بالنسبة اليه فرق بي وقوع الخطر وعدمه : فانه ان لم يقع الخطر طلب أمواله وحقوقه ومصالحه سليمة ، وان وقع الخطر سال عليها احياه التعويض ٠٠٠ فوقوع الخطر وعدمه بالنسبة اليه سيان بعد عقد التأمين ، وهذا شمرة الأميان الذي منحه اياه المؤمن نتيجة للعقد في مقابل القسط ٠٠٠ وهنا المعاوفة الحقيقية ٠٠٠

ويقول على فرض وجودغرر في عقد التأميـــن ٠٠٠ فليس هو من الغرر شرعا بل من النوع المقبول ٠

الشبهة الخامسة : ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠

الشبهة السادسة :

القول بأن شركات التأمين تستثمر احتياطى اموالها بطريق الربا ، وبأن المستأمن ( في التأمين على الحياة ) اذا بقي حيا بعد انقضاء المدة المحددة بالعقد يسترد الأقساط التي دفعها مع فائدتها وهذا حرام شرعا :

يقول الاستاذ الزرقاء: وجوابنا على هـــــنه الشبهة: اننا انما نتكلم في التامين من حيث هـو نظام قانوني، ولا نتكلم فيما تقوم به شركــــات التأمين من اعمال وعقود اخرى مشروعة او ممنوعة ١٠٠ كما أن أخذ المستأمن في التامين على الحيــاة فائدة ربوية علاوة على مبلغ الاقساط التي يستعيدهـا اذا ظل حيا بعد المدة المحددة في العقد ليس مـــن ضرورة التامين على الحياة ولوازمه من حيث كونـــه ضرورة التامينيا، بل هذا شرط يشرط في العقد يمكـن نظاما تأمينيا، بل هذا شرط يشرط في العقد يمكـن الحكم عليه وحده دون الحكم على نظام التامين ذاته،

ثمينتقل الاستاذ الزرقاء الى حجة اخرى من حججــه فيقول :

" غير اننا علاوة على ذلك نرى ان فى احكىسسام الشريعة وأصول فقهها ونصوص الفقها ً ما يعلم ان يكون مستندا قياسيا واضحا فى جواز عقد التأمين ٠٠٠ وأخص بالذكر من تلك ما يلى :

- (١) عقد الموالاة ٠
- (٢) وضمان خطر الطريق عند الحنفية •
- (٣) وقاعدة الالتزامات والوعد الملزم عندالمالكية٠
  - (٤) ونظام العواقل في الاسلام •
- (ه) وكذلك أجد مستندا واضحا ودليلا محكما على جواز عقد التآمين في نظام مالي قانوني قائم عمليا في حياتناوهو من النظم العالمية ايفلسا ويطبقه ويستفيد منه علماء الشريعة الاسلاميات الموظفون في كل قطر ، ويرونه اساسا ضروريال شرعا وعقلا .... ولا بد منه للعمل في وظائلاف

اكتفى بهذا القدر من رأى الاستاذ الزرقا٠٠

انتقل الآن الى رد العالم الكبير المرحـــوم الشيخ محمد ابو زهـــرة :

#### يقول الشيخ ابو زهرة:

قبل البدأ في المناقشة ، نقرر ان الخيلاف بيننا وبين من أباحوا عقود التأمين جمليية وتفصيلا محمور في دائرة واحدة لا يتجاوزهييين وهي عقود التأمين التي تكون بين مستا ميين وشركة مؤمنة هي اجنبية عنه ، وهو اجنبي عنها وهما طرفان لكل منهما حقوق وواجبات .

ثم يقول: وننتقل الى القياس الذى اثبته، اذا قاس عقد التأمين على عقد الموالاة ، كما قاسه على تحمل العاقلة الدية ١٠٠٠٠ وفى الحقيقة اننا دهشنا لهذه المقايسة بين عقد التأميسسن مع شركة استغلالية ١٠٠٠ وبين عقد الموالاة وتحمل الدين من العاقلة ، وذلك لان عقد المسسوالاة ان يتفق شخص ممن اسلم من غير العرب مع عربسسى مسلم ان يلتزم العربى بالدية اذا جنى ، ويلترم غير العربى وارثه اذا لسم يكن له وارث سواه ، فلم نستطيع ان نتصورجهسة جامعسة قط ، واستغربنا هذا من فقيه عظيسسم مثل الاستاذ الزرقاء : وقد رد علينا استغرابنا بأن المقصود من التشبيه هو فى التأميسسسن بالنسبة للمسئولية الجنائية ، فان العربسي

#### يتحمل الدية ، وهي من المسئولية الجنائية ٠

ولم يزدنا التوفيح الا غرابة ٠٠٠ وذلك لأن عقد الموالاة يجعل غير العربى في اسرة عربية ينتمى اليها ويكون كأحد أفرادها ، وكواحصد منها ، ويحمل اسمها ولقبها ٠٠ فهل يكصون من يعقد مع شركة استغلالية واحد منها ، ويكون عفوا في جمعيتها العمومية وله ان يتدخل فصي ميزانيتها يبين ما يجب في اوجه الاستغصالل والانفاق ؟ واذا لم يكن كذلك فكيف يشبه عقصد التأمين بعقد الموالاة انه قياس مع الفصارق الكبير ٠٠٠ فلا جامعة قط تجمع المقيس مصيع

### ثم يستطرد الاستاذ أبو زهرة فيقول :

وان الاستاذ الجليل يعتبر عقود التسأميسن في كل صورها من التعاون الذي طالب بسسسه القرآن ، وطالبت به السنة ٠٠٠ ويرى انسسسه تعاون بين المؤمنين جميعا ، والشركة وسيسط هذا التعاون ٠

ونحن نقول في رد هذا النظر انه لايمكنسنا ان نتصور ان التعاون ثابت بين المستأمنيسن الذين تعاقدوا مع شركة التأمين ، ولكل واحد منهم التزام منفرد ، وحقوق معينة منفسردة،

والا كان كل من يعقد عقدا مع خرجة متعاونا مع كل العاقدين معها ، فمن عقد عقدا دع مسرف يكون متعاقدا مع كل العاقدين مدة وحسسدا تصوير غريب ....

### ثم يمضى الأستاذ أبو زهرة فيقول:

لقد آشار بعض العلما وشبهة في عقبيد التأمين غير التعاوني وهو ان فيه قمار أوكسبا بالباطل وورد الكن الاستاذ الزرقا وينفي هسدا التشابه نفيا باتا ولأن القمارلعب وهسسدا جد وون القمار يؤدي الى البغضا ويمسد عن ذكر الله ووهذا ليس فيه شيء من ذلك ووهذا المناس فيه المنا

ان كون عقد التأمين عقد معاوضة لايمنسسع منه معنى القمار ١٠ بل اننا نقول انه غيسس متعين ان يكون عقد معاوضة ، لان البدليسسن غير ثابتين ١٠٠ ولا يوجد محل عقد متعين يكون

فیه احد البدلین غیر متعین ۰۰ وای معاوضـــــة بین من یدفع عشرین لیآخذ مائة ؟ ثم اُلیـــــس هذا ریا ؟ ۰

### ثم يقول الأستاذ أبو زهرة:

ولقد قرر المانحون لعقد التأمين غيــــر التعاوني ان فيه غررا ، فمحل العقد غيرشابت ، وغير محقق الوجود ، فيكون كبيع ما تخرجه شبكة المائد ، وكبيع ما يكون في بطن الحيــوان ٠٠ ووجه المشابهة ان المبيع في هذه الصور غيـــر معلوم محله ، وغير مؤكد الوجود بل الوجـــود فيه احتمالي ٠٠٠ وكذلك في التأمين غيرالتعاوني محل العقد غير شابت ٠٠ فما هو محل العقـــد ؟ أهو المدفوع من المستأمن ، أم المدفــــوع من الشركة المؤمنة ١٠ أم هما معا باعتبــــار أن ذلك العقد من الصرف • ولايكون مخرج الا علسي ذلك النحو ، ولا شك ان ما يدفعه المستأمــــن غير متعين فقد يكون قليلا وقد يكون كثيهرا ٠ وقد يكون كل ما نص عليه في الاتفاق ٥٠٠ ومـــا تدفعه الشركة قد يكون قليلا وقد يكون كثيبرا وفى الكثير لاتدفع شيئا ١٠ بل ترد ما أخسسنت مضافا اليه بعض ما كسبت ٠

أفيكون كل ذلك خاليا من الفرر ؟ ثم أليس هذا صرفا باطلا ، لأنه شراء دين بدين، ولأنه شراء ألف مقسطة ؟ والصحصرف

لابيد في من أن النار المالية

شم يتنول الأستاذ أبو زنر،

والآن نقرر النتيحة النبيدة والآن نقرر النتيحة والنبيدة وتتلخص على أمرين وتتلخص على أمرين والمناسبة والمناس

## احدهمـــا :

ان التأمين التعاوني والاجتماعي حـــــلال لا شبهة فيه •

# ثانیهمسسا:

اننا نكره عقود التأمين غير التعاونــــى للأسباب الآتية :

- أولا : لأن فيبها قمارا أن شبهة قمــــار على الأقل •
- ثانیا : لأن فیه غررا ، والغرر لاتصح معـــه العقود ٠
- ثالثا : ان فيه ربا ، اذ تعطى فيـــــه الفائدة ، وفيه ربا من جهـــــة اخرى ، وهو ان المستأمن يعطـــــى القليل من النقود ويأخذ الكثير،
- رابعا : انه عقد صرف ، لأنه اعطاء نقسود فى سبيل نيل نقود فى المستقبسل وعقد الصرف لا يصح الا بالقبض ·
- خامسا : لأنه لاتوجد ضرورة اقتصادية توجبه٠

| رر الثالسيث . | الطسسي |
|---------------|--------|
|---------------|--------|

قرارات مجمع الفقه الاسلامى بمكة المكرمـــــة شعبان ١٣٩٨ هـ يوليــــو ١٣٩٨م

القرار الأول:

تعريم التأمين التجــسارى:

فى دورته الأولى فى ١٠ شعبان ١٣٩٨ ه المنعقدة فى مكة المكرمة وبعد الدراسة الوافية وتـــداول الرأى قرر مجلس مجمع الفقه الاسلامى بالاجمـــاع عدا فضيلة الشيخ مصطفى الزرقاء تحريم التأميـــن التجارى بجميع انواعه سواء على النفس او البضائسع التجارية او غير ذلك للأدلة الآتيــة:

أولا : عقد التأمين التجاري من عقود المعاوضات المالية الاحتمالية المشتملة على الغـرر الفاحش، لأن المستأمن لا يستطيـــــع ان يعرف وقت العقد مقدار ما يعطــــــى أو يأخذ ٠

ثانيا: عقد التأمين التجارى ضرب من ضــــروب المقامرة لما فيه من المخاطرة فــــــى معاوفات مالية ومن الغرم بلا جنايـــــة

او تسبب فيها ، ومن الغنم لا مقابسل ، او مقابل غير متكافى؟ ، فان المسامسن قد يدفع قسطا من التأم ثم يفسسس الحادث فيغرم المؤمن كل مدلغ التأميسن ، وقد لايقع الخطر ومع ذلك يغنم المؤمست اقساط التأمين بلا مقابل ، واذا استحكمت فيه الجهالة كان قمارا ودخل في مسسوم النهى عن الميسر ،

شالشا : عقد التأمين التجارى يشتمل على ( ربيسا الفضل ) و ( النساء ) فان الشركيسية اذادفعت للمستأمن او لورثته او للمسفيد اكثر مما دفعه من النقود لها فهيسيسو ( ربا فضل ) والمؤمن يدفع ذلك للمستامين بعد مدة فيكون (وبا نساء ) .

القرار الثانسيى:

اباحة التأمين التعاونــى :

قرر مجلس المجمع بالاجماع َجواز التأميــــن التعاونى بدلا من التأمين التجارى المحــــرم والمنوه عنه آنفا للأدلة الآتية : أولا : ان التامين التعانى من عقود التبرع التى يقمد بها اصالة التعاون على تفتيت الاخطار والاشتراك في تحمل المسئولية عند نــــزول الكوارث وذلك عن طريق اسهام اشخاص بمبالـغ نقدية تخمص لتعويض من يصيبه الفرر فجماعة التأمين التعاوني لايستهدفون تجارة ولاربحا من اموال غيرهم وانما يقصدون توزيــــــــــــ الاخطار بينهم والتعاون على تحمل الفرر ٠

شانيا: خلو التأمين التعاونى من الربا بنوعيـــه (ربا الففل) و (ربا النساء) فليســت عقود المساهمين ربوية ولا يستغلون ما جمـع من الاقساط في معاملات ربوية .

شالشا: انه لايفر جهل المساهمين في التأمييين النفيع التعاوني التعاوني النفيع لأنهم يتبرعون •

التأمين الاسلامسيي في مرحلة التطبيق

أفرد هذا الجزء من البحث لتجربة السودان •

فى أبريل ١٩٧٧ صدر قانون بنك فيمل الاسلام السود انى لسنة ١٩٧٧ ونص القانون على انشاء بنسك يسمى بنك فيمل الاسلامى السود انى ويسجل شركة مساهمة عامة وفق قانون الشركات لسنة ١٩٢٥ ويكون مركسره الرئيسى فى الخرطوم ، ونص القانون على اغسسراف البنك ورأس ماله واستثنائه من تطبيق بعض القوانيسن وعلى الاعفاءات التى منحت له وعدم جواز مصسادرة اموال البنك او تأميمها او فرض الحراسة او الاستيلاء عليها ، ونص القانون على ان ما ينطبق على البنسك ينطبق على البنساك ينطبق على البنساك

جاء في المادة (٤) الخاصة بالاغراض، مايأتي:

" يعمل البنك وفقا لاحكام الشريعة الاسلاميـــة على تدعيم تنمية المجتمع وذلك بالقيام بجميـــــع الاعمال المصرفية والمالية والتجارية واعمــــال الاستثمار كما يجوز لهلتحقيق اغراضه انشاء شركــات تأمين تعاوني او شركات اخرى ٠٠٠٠٠ " •

تأسس البنك وباشر اعماله فى ١٠ مايو١٩٧٨ وكان ان تقدمت سلطات البنك بالاستفسار رقم (٣) حــــول التأمين (\*) لهيئة الرقابة الشرعية الخاصة بالبنسك يستفسرها " هل يجوز فى نظر الشرع انشاء شركــــة تأمين تعاونى والدخول فى اعمال التأمين عامــــة" وأجابت الهيئة على الاستفسار بأن :

"التأمين التعاونى جائز شرعا باتفاق جميسع الفقها، بل هو مرغوب فيه ، لانه من قبيسسل التعاون على البر ، وعلى هذا يجوز ان ينشسسى البنك شركة تأمين تعاونى تزاول ما يحقق المصلحسة من أنشطة التأمين المختلفة على ان يكون المعنسس التعاونى ظاهرا فيه ظهورا واضحا ودلك بالنسسس مراحة في عقد التأمين على ان المبلغ الذي يدفعسه المشترك يكون تبرعا منه للشركة ، يعان منه مسسن يحتاج الى المعونة من المشتركين حسب النظسسام المتفق عليه بشرط الا يتعارض مع احكام الشريعسسة الاسلامية " .

وبما ان البنك قد باشر اعماله ولم يكن قــــد أنشاً شركته للتأمين بعد فقد توجهت ططات البنــك لهيئة الرقابة الشرعية بالاستفسار رقم(١٢) حــــول التأمين لدى الشركات التجارية :

<sup>(\*)</sup> انظر الملحق الذي يحوى فتاوي هيئة الرقابـــة الشرعية لبنك فيصل الاسلامي السوداني حــــول التأمين •

" هل بجوز المدنك الاسلامي حماية لأموالــــه ومعتلكاته واستثمارات وأموال ومعتلكـــــات المعتعاملين معه والمودعين لديه ان يقـــــدي بالتأمين عليها فد المخاطر المذنزرة لــــدي شركات التأمين التجاربة نظرا لعدم وجـــدود شركات تأمين تعاونيه في الوقت الحافر والـــر حين قيام تلك الشركات التعاونية في السـودان او في اي مكان اخر في العالم الاسلامي".

وقد اجابت البهيئة بأنها: "تسسرى أن التأمين التجارى غير جائز شرعا، وهذا هسورأى اكثر الفقها الذين بحثوا هذا الموغسوع ولكن هؤلا المانعين قد اختلفوا فى أسسسا المنع ، وجملة الاسباب هى الغرر ، والربا ، والقمار ، فمن الفقها ، من يرى ان جميع هده المحظورات موجودة فى عقدالتأمين التجسساري ومنهم من يرى وجود بعضها فقط ، وترى البهيئة ان المانع من جواز التأمين التجارى هسسو الغرر وهذا هو المحظور المجمع على تحققه فسي عقد التأمين التجارى هسسو عقد التأمين المانين بالمنسسارى عند القائلين بالمنسسات ( راجع نص الفتوى رقم (١٢) فى الملحق ) .

فى اواخر عام ١٩٧٨ سجلت اول شركة تامين اسلامية وباشرت اعمالها واستعرض فيما يلسسسى الملامح الرئيسية للشركة :

- (أ) سجلت الشركة شركة خاصة بموجب قانون الشركسسات لسنة ١٩٢٥ باسم " شركة التأمين الاسلاميسسسة المحدودة " وكان بنك فيصل الاسلامي السود انسسسي حامل أغلبية الأسهم التأسيسية فيها •
- (ب) بما ان بنك فيعل الاسلامى السودانى هو السيدى أنشأ الشركة ، فقد استثنيت قانونيا من تطبيسق القوانين المنظمة للتأمين واعفيت اموالهسيا وأرباحها من جميع انواع الضرائب ،
- (ج) حدد عقد التأسيس رأس مال الشركة بمليـــــون جنيهاسودانيا ،ونص بند الاغراض بأن تخفع جميــع معاملات الشركة في مجال التأمين أو غيره لمــا تفرضه احكام الشريعة الاسلامية ، ثم بيــــن الاغراض بتفصيل ومنها مزاولة اعمال التأميــن واعادة التأمين والقيام باستثمار اموالهـــا في المجالات المختلفة التي تراها مناسبة .
- (د) للشركة جمعية عمومية ومجلس ادارة مكون من سبعة اعضاء ولحملة وثائق التأمين ممثلان من بيــــن اعضاء المجلس •
- (ه) تنص شروط وثائق التأمين التي تصدرها الشركـــة على مايلي :

<sup>&</sup>quot; التأمين بموجب هذه الوثيقة خاضع لعقــــارس التأسيس والنظام الأساسى للشركة حيث تمـــارس عملياتها على الاساس التعاوني طبقا للشريعـــة الاسلامية " .

- (و) تطبيفا للتآمين السارني الاسلامي تحتفظ الشركة بحسابين منفعلين احددها حساب المؤسسين تحفيط فيه الشركة حسابا منفعلا لرأس المسسسسال واستثماراته ولا يسنحق المؤسسون اي نصيب مسن ما يسمى بالفائض والذي يأتي توضيح المقصود به فيما بعد ، اما الرساب الاخر فهو مايسمسي حساب المشتركين (عرفهم النظام الاساسي بأنهم حملة وشائق التأمين المادرة من الشركة) تحفيظ فيه الشركة حسابا منفعلا لنشاط الشركة فيلما التأمين ، يضاف لحساب المشتركيسين اقساط التأمين التي دفعوها وتخصم منه مماريف الخدمات والادارة وأقساط اعادة التأميسين والمطالبات ، ويعامل الفائض بعد خمم الاستهلاك، الديون الهالكة وتخصيص الاحتباطيات عليسيسي النحو الآتي:
- (۱) یجوز لمجلس الاد ارة ان یخصص کــــــام الفائض او جزء منه کاحتیاطی عــــام او ای احتیاطیات اخری ۰
- (٢) فى حالة عدم تخصيص كل الفائـــــــف كاحتياطيات ، يوزع ما تبقى على حملة الوثائق بنسبة اقساطِهم ٠

- (ز) تعمل الشركة في كل انواع التأمين باستثنــا ؛ التأمين على الحياة •
- (ح) هناك الجانب الاجتماعی والخیری من نشــــاط الشركة ، فقد جاء فی اغراض الشركة ان لهـــات ان تنشیء او تعاون ای مدارس او مؤسســـات او ای نشاط علمی او صحی او ریاض او ای عمــل من اعمال بـــر ٠
- (ط) لقد سلخت الشركة اربعة اعوام من عمرهــــــا المديد ـ باذن الله ـ اذ بدأت اعمالها فــــى يناير ١٩٧٩ ومركزها الرئيسى فى الخرطوم ولها فرعان فى جدة والريــاض بالمملكة العربية الصعودية •
- (ى) ومما يجدر ذكره ان الشركة قد درست نظامــــارى بديلا لنظام التأمين على الحياة التجـــارى المعروض ويسمى المضاربة الاسلامية للاستثمـــار والادخار والتكافل وقد تقدمت بالوثائق الخاصة بهذا النظام لهيئة الرقابة الشرعية الخاصــة بالشركة وتخفع الهيئة النظام حاليا للدراســة والتحـيــم قبل اصدار فتوى بشأنه •

#### اختتم البحث بالتساؤلين التالبين:

- (۱) يشير بعض الفقها والكتاب المسلمين السيسي التأمين التعاوني ويقولون ان التأميسيين في نشأته تعاونيا، ويكاد قولهم ان يوحى بأنهم يجيزون التأمين التعاوني في نشأته الاولسي والمعلوم ان هذا النوع من التأمين التعاوني يقوم على مبادئ وتشديل الخمسة المعروفية اليسهذا النوع من التأمين التعاوني مختلفا عن التأمين التعاوني بمفهومه الاسلامي ؟
- (۲) عندما تناولت طبيعة عقد التأمين التجــارى في النظام الانجليزى وضحت أن شراح قانــون التأمين الانجليزى انفسهم مختلفون حول طبيعة العقد وان احد الرابين يرى انه عقد قمــار ورهان فكيف يتسنى لبعض الفقها المسلميــن أن يسقطوا هذا الرأى من حسابهم ويتجــاوزه الى القول باباحة عقد التأمين على اساس انــه ليس فيه قمار او رهان ؟ ٠

الملحــــق -فتـــاوى هيئة الرقابة الشرعيــــة لبنك فيصل الاسلامى السودانــى ( 1A9Y )

الفصــــلاؤول

\_

التأميــــن -----ن

- الاستفسار رقم(۱۲) حول :
   التأمين لدى الشركات التجارية
  - الاستفسار رقم (۱۳) حول :
     اعادة التأميــــن
- الاستفسار رقم (١٦) حول :
   التأمين على البنك ومشاريعه مؤقتا .
- الاستفسار رقم (٢٦) حول :
   عمولات اعادة الشأمين والأرباح على الاحتياطيات

# الاستفسار رقم (٣) حول السامين

هل يجوز في نظر الشرع انشاء شركة تأميست تعاوني والدخول في اعمال التأمين عامة وهل توافسق الهيئة على المقترحات الموضحة أدناه :

- (۱) ان تسأخذ المؤسسة شكل هيئة تأمين تعاويسسمى دات قسط مقدم •
- (٢) ان يتضمن جدول الشروط العامة التي يشترطهـا البنك عند مشاركته في اي مشروع بوجوب التأمين ضد الاخطار التي يقررها البنك لدى المؤسســة المقترحة .
- (٣) اضافة شروط خاصة الى عقد التآمين تبــــرد الطبيعة المميزة للتأمين التعاوني ، وبصفــة اساسية يمكن اضافة الشروط الثلاثة التاليــــة بعد افراغها في الصيغة القانونية اللازمة:

أولا : شرط التخصيص

ثانيا . شرط المشاركة في الفائض

ثالثا : شرط الاستثمار

# الإجابة على الاستفسار حول شركة التأمين التعاوني :

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام علــــاء سيدنا محمد خاتم النبيين وعلى سائر الانبيـــاء والمرسلين وبعد فهذه اجابة عن الاستفسار حــــول التأمين التعاونى:

الشأمين التعاونى جائز شرعا باتفاق جميسط الفقها، بل هو أمر مرفوب فيه ، لأنه من قبيسل التعاون على البر، وعلى هذا يجوز ان ينشئ البنسك شركة تأمين تعاونى تزاول ما يحقق المصلحة من انشطة التأمين المختلفة على ان يكون المعنى التعاوني قلهورا واضحا ، وذلك بالنص صراحة في عقسد التأمين على ان المبلغ الذي يدفعه المشترك يسكون تبرعا منه للشركة ، يعان منه من يحتاج السسسي المعونة من المشتركين حسب النظام المتفق عليسسه بشرط الا يتعارض مع احكام الشريعة الاسلامية .

هذه فتوى عامة بالنسبة للتأمين التعاونسسى، المقترحات التى وردت فى المذكرة المرفقسسسة وهى:

- (۱) أن تأخذ المؤسسة المقترحة مثل سنة تأميسسن تعاوني ذات قسط مقدم لا ترب الله عن المنسسع شرعا من ان تأخذ المؤسسة عذا النا المكسال المتأمين التعاوني ما داء، شرب عن تا المسارض مع ما وضحنا في الفنوي العاد،
- (۲) ان يتضمن جدول الشروط العامة من بمترطهسسا البنك عند مشاركته في اي شروم شرخا موحسسب التأمين ضد الاخطار التي بقررها المن لسسدي المؤسسة المقترحة ، هذا الشرط جائز والوفاء به واجب ، لأن الأصل في الشروط الجواز والمحسة اذا كانت برضا المتعاقدين ، الا مادل دلبسسل شرعي على منعه ، ولم نجد ما يمنع هذا الشسرط شرعا .
- (٣) ان تضاف شروط خاصة الى عقد التأمين تبـــرز الطبيعة للتأمين التعاونى ، وقد نص الاقتـراح على اضافة ثلاثة شروط هى : شرط التخصيص ، وشرط المشاركة فى الفائـــض ، وشرط الاستثمار •

اما اضافة شرط الاستثمار الذي يعطى للاستثمــار الذي يعطى المؤسسة الحق في استثمار فائض الاربـــاح بالكيفية التي تراهامناسبة وفقا للأوجه المشروعــــة للاستثمار في الشريعة الاسلامية فلا مانــع منه شرعا٠

وكذلك اضافة شرط التخصيص الذى يعطى المؤسسسة الحق فى مطالبة حاملى الوثائق بمقدار نصيبهسسسم فى الزائد من الخسارة على الاقساط المدفوعة اذا لسم تكف الاقساط لسداد التعويضات المطلوبة .

هذا وتود الهيئة ان تنبه الى ان اضافة هـــده الشروط الى وثيقة عقد التأمين المتعامل بها فـــى شركات التأمين التجارية الحالية لاتكفى ، بل لا بـد من مراجعة الوثيقة وازالة كل شرط يتعارض مع احكام الشريعة الاسلامية .

#### استفسار رقم (١٢) حول التأمين لدى الشركات التجارية:

تتعرض اموال البنك لكثير من المخاطر كالسرقة والحريق والاختلاس وخيانة الامانة والحوادث البريسية والبحرية وغير ذلك من المخاطر التى درجت البنسوك التجارية على التحصن فدها بالتأمين التجاري حتسى اذا ما وقع الخطر المؤمن فده وجدت تلك البنسسوك في اموال التأمين ما يعوضها عما لحقها من خسارة .

ونظرا لضخامة الاموال المملوكة للمنك بما فسسى ذلك ايداعات العملاء وللمشروعات الني ننشؤها اوتشارك فيها وما يرتبط وتحربك الاموال داخل الشني ورجسه وبالاستثمار عموما من مخاطر النستيين عليا مصبلللله من الأهمية بمكان •

#### والسؤال هو:

هل يجوز للبنك الالامى حماية فرواك عممنلكاته واستثماراته واموال وممتلكات المتعاملين معسسسه والمودعين لديه ان يقوم بالتأمين عليها ذد المفاطسر المذكورة لدى شركات التامين التحاربة نظرا لعسدم وجود شركات تامين تعاونية في الرقت العافر والسام حين قيام تلك الشركات التعاونية في المود رساو في الى مكان اخر في العالم الاسلامي ؟

#### الاجابة عن الاستفسار رقم(١٢):

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم النبيين وعلى سائر الانبيال والمرسلين وبعد فهذه اجابة عن الاستفسارالمذكور،

التأمين التجارى من المعاملات الحادثة التسمى تناولها فقهاء الشريعة الاسلامية بالبحث في المؤتمرات والندوات وفي بحوثهم الخاصة • وقد اختلف آراؤهم في هذه المعاملة من حيث الجواز وعدم في فمنهم من أجاز التأمين التجارى بجميع انواعه ومنهم من منعه بجميع انواعه ، ومنهم من منع التأميس نا على الحياة وأجاز انواع التأمين الاخرى وقد اهتم مجمع البحوث الاسلامية بهذا الموضوع وكان امام المجمع في مؤتمره السابع سنة ١٣٩٦ هـ ١٩٧٢ م زهسار ثمانين رأيا من آراء علماء المسلمين في الاقطار النحو الذي ذكرناه ، ومختلفة كذلك من حيث طسرق النحو الذي ذكرناه ، ومختلفة كذلك من حيث طسرق استنباط الحكم ودليله (1) ولا يزال الموضوع ينتظر دراسة مجمع البحوث واصدار توصية بشأنه •

وترى الهيئة ان التأمين التجارى غير جائسسوا شرعا ، وهذا هو رأى اكثر الفقها ً الذين بحثسسوا هذا الموضوع <sup>(۲)</sup>، ولكن هؤلاء الفقها ً المانعين قسد اختلفوا في اسباب المنع ، وجملة الاسباب هسسسي

<sup>(</sup>۱) مجمع البحوث الاسلامية ، المؤتمر السابـــــع شعبان ۱۳۹۲ ه سبتمبر ۱۹۷۲ م بحوث اقتصاديـــة وتشريعية ۱٤۷ ـ ۲۰۰۲ ۰

<sup>(</sup>۲) وهو الرآى الذي انتهى اليه المؤتمر العالمــن الاول للاقتصاد الاسلامي بمكة المكرمة ١٣٩٦هـ ١٩٧٦م

الغرر ، والربا ، والقمار فمن الفقها عن بسسرى ان جميع هذه المحظورات موجودة في الشامين الشجساري ومنهم من يرى وجود بعضها فقط ، وترى الهيئسسسة ان المانع من جواز الشامين النجاري هو الغسسرر، وهذا هو المحظور المجمع على تحققه في عقد الناميس الشجاري عند القائلين بالمنع ،

- (۱) ان يكون الغرر في عقده من عقود المعاوضيات المالية •
  - (۲) ان یکون کثیرا ۰
  - (٣) ان يكون في المعقود عليه اصالة ٠
    - (٤) الا تدعو الى العقد حاجة ٠

<sup>(</sup>۱) انظر كتاب الغرر وأثره للدكتور الصديـــــق محمد الامين الضريـر ٥٩ – ٦٧ ٠

وهذه الشروط متفق عليها بين المذاهب الأربعسة ما عدا الشرط الاول فهو مأخوذ من مذهب المالكيسة ، اما المذاهب الثلاثة فلا توافق على هذا الشسسسرط لأن الغرر عندهم يؤشر في عقود التبرعات ايضا (1).

وترى الهيئة ان الثلاثة شروط الاولى متحقق .....ة ، في عقد التأمين التجارى فهو عقد معاوضة مالي....ة ، والمغرر فيه كثير ، وفي المعقود عليه اصالة ، ام...... الشرط الرابع فغير متحقق فيه لان الناس في جمي....... البلاد في حاجة الى الخدمات التي تقدمها ه......ذه الشركات ،وقد تعامل كثير منهم معها تلبية له.....ذه الحاجة .

والحاجة الى العقد هى ان يصل الناس الى حالـة بحيث لو لم يباشروا ذلك العقد يكونون فى جهــــد ومشقة ، لفوات مصلحة من المصالح المعتبرة شرعــا، ويشترط فى الحاجة التى تجعل الغرر غير مؤشر فـــــى العقد شرطان :

<sup>(</sup>١) انظر المرجع السابق ٨٣هـ ٦١٢ ، ٢١٥ ، ٤٢ه

- (۱) ان تكون الحاجة عامة :و صاصة ، فالحاجة العامة هي ما يكون الاحتياج فيها شاملا لجميع الناس، والحاجة الخاصة هي ما يكون فيها الاحتياساج خاصا بطائفة من الناسكاهل بلد او حرفة ٠
- (۲) ان تكون متعينة ، ومعنى تعينها ان تسسسد جميع الطرق المشروعة للوصول الى الغرض سسوى ذلك العقد الذي فيه الغرر ، لأنسه لو امكسس الوصول الى الغرض عن طريق عقد اخر لاغرر فيسه او فيه غرر مغتفر فان الحاجة الى العقد الذي فيه غرر لا تكون موجودة في الواقع ٠

فاذا توافر هذان الشرطان جازت مباشرة العقد الذي غرر لكن يجب ان يقتص على القدر الذي يزيدل الحاجة فقط عملا بالقاعدة المعروفة (الحاجة تقدر القاءدة)

وتطبيقا لهذه الفوابط ، فان الهيئة تسسرى انه لايجور للبنك ان يقوم بالتأمين على امواله لسدى شركات التسأمين التجارية ، لأن الحاجة الى التأميسن لدى تلك الشركات غير متعينة ، لان البنك يمكنسسه ان يؤمن على امواله لدى شركة التأمين التعاونسس التى اقترح في استفساره رقم (٣) ووافقت الهيئسسة عليه ، واصبحت في حكم الشركة القائمة وفي هسسذا الجواب عن الاستفسار رقم (١٢) ،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ٥٩٩ - ٦١٢ •

# استفسار رقم(١٣) حول اعادة التأمين :

لا قيام لشركات التأمين ولا ازدهار لصناعــــدة التأمين الا بترتيبات اعادة التأمين و اعــــدة التأمين ، تأمين من نوع خاص اذ تقوم شركـــــة التامين ( ويسمى التأمين هذا بالتامين المباشــر ) بدفع جزء يتفق عليه من اقساط التأمينالتي تحصـــل عليها من جمهور المستامنين لشركة اعادة تأميـــن تضمن لها نظير اقساط اعادة التأمين هذه مقابلــــة جزء من الخسائر ،

وعند وقوع الخطر المؤمن ضده يلجاً المستأمـــن الى شركة التأمين المباشر مطالبا بجبر ما لحقــــه من خسارة فتقوم هذه الاخيرة بدفع كل الخسارة علــــن ان تطالب شركة اعادة التأمين بعد ذلك بدفع جـــن التعويض حسب نموى اتفاقية اعادة التأمين المبرمــة بينهما و واتفاقية اعادة التأمين علاقة عقديـــــة بين شركة التأمين المباشر وشركة التأمين ولا شــان لجمهور المستأمنين بها و

والعرف السارى ان تدفع شركة اعادة التأميـــن لشركة التأمين عمولة لتغطية مصاريفها الاداريــــة اللازمة للحصول على اقساط التأمين فى المقـــــام الاول مع اضافة قدر ضئيل كـأجر شركة التأميــــن نظير ماقامت به من عمل ٠ رفى سهاية كل عام بعد ان تقوم شركة اعسسانة التأمين بعمل حساب الأرباح والخسائر، ادا تبييسين انه فاض من اقساط اعادة التأمين شيء بعد خسسسان النفقة الادارية ودفع التعويضات للمتضررين فسسسان شركة التأمين ـ في التسأمين التجاري ـ تستحق فسي العادة عمولة ارباح عبارة عن نسبة مئوية من هسذا الفائض، ولكن اذا زادت التعويضات المدفوعة عسسن جملة اقساط اعادة التأمين فان تبعة الخسسسسارة تقع على عاتق شركة اعادة التأمين ولا تتحمل شركسة التأمين نصيبا في الخسارة ،

كما ان العرف أجرى ـ فى التأمين التجــارى ـ على ان تقتضى شركة اعادة التأمين من شركـــــة التــامين المباشر سعر فائدة ( بمعدل ٥٣٪ فـــــــ المتوسط ) عن المبالغ التى تقوم هذه الشركــــة الاخيرة باحتجازها كاحتياطى لمقابلة الاخطار السارية، وجرى العرف على ان توظف شركة التأمين هـــــــــــذا الاحتياطى باقراضه بسعر فائدة يزيد عن ٥٣٪ محتفظة بالفرق بين سعرى الفائدة ،

ولقدواجهتنا مسألة اعادة التأمين هذه عنسد التفكير في انشاء شركة التأمين التعاوني اذ كمسا ذكرنا فان عدم اجراء ترتيبات اعادة تأمين قسسد يترتب عليه تقويض المشروع اذ ان الاعتماد علسسي اقساط التأمين ورأس مال الشركة قد يسترتب عليسه في حالة حدوث خسائر ضخمة ، انهيار الشركسسسسة

وبقاء صناعة التآمينالي الأبد في أيدى اليهود الذيبن يسيطرون مع الأسف على هذه الصناعة •

ونظرا لعد عرد هيئة تأمين تعمل على النظسام التعارن ، فان الفرورة تقتفى اعادة التأمين فسسى الوقت الحافر لدى شركات اعادة التأمين المعووفسة وذلك الى ان تقوم مثل هذه الهيئة التعاونية لاعسادة التأمين وقيام هذه الهيئة مرتبط بنجاح شركسسات التأمين التعاونية وتكوينها لاحتياطيات معقولسسة كما ان نجاح شركات التأمين التعاونية واستمر ارهسا مرتبط بدوره بمسألة اعادة التأمين ٠

#### لكل ذلك نسأل

هل يجوز للفرورة عمل ترتيبات اعادة تأمين مع شركات اعادة التأمين التجارية حتى تقوم شركسسة اعادة تأمين تعمل وفق احكام الشريعة السمحا اعلمسا بأننا سنراعى فى اتفاقية اعادة التأمين تجنسب المحظورات الشرعية وبالأخص ؛

(۱) ستقوم الاتفاقية على اساس المشاركة بيننـــا وبين شركة اعادة التأمين بمعنى ان شركـــة اعادة التأمين مقابل تنازلنا عن هه لم مـــن جملة اقساط التأمين المتحصلة ستضمن لنـــا ۹۰ لم من الخسارة التى نتعرض لها ـ وسنقلـــل تدريــجيــا نسبة ما تدفعه لشركة اعــــادة التأمين ـ وتقل بالتالى النسبة التي يتعملونهسا من الخسارة •

- (٢) لن نتقاضى أية عمولة من شركة اعادة التأمين ٠
- (٣) لن نتقاض عمولة ارباح من شركة اعادةالتأمين •
- (٤) لن نحتفظ بأية احتياطيات عن الاخطار الساريسسة
   حتى لا نضطر الى دفع فوائد ربوية عنها •
- (ه) لا نتدخل فی طریقة استثمار شرکة اعادة تعامیسن لاقساط اعادة التأمینالمدفوعة لها ولیس لنسسسا ای نصیب فی عائد استثماراتها ، کما اننسسسا بالتالی لسنا مسئولین عن ایة خسارة قد تنعسسرض لها ،

نكرر القول ، ان لجو ان التعامل مسلم شركات اعادة التأمين التجارية أملته الفسسرورة اذ يترتب على عدم اعادة التأمين ، قبر فكسسرة التأمين التعاونى فى المهد وبقاء صناعة التأميسان فى أيدى اليهود والمستغلين وفى هذا الاجراء المؤقست الذى نلجأ اليه لاعادة التأمين مصلحة محققة للاسلام تمكن من ازدهار صناعة التأمين المتسقة مع المنهسج الاسلامى وتمهد لقيام شركات اعادة تامين اسلاميسسة فى وقت قريب باذن الله ،

#### الاجابة عن الاستفسار رقم(١٣) :

اما الجواب عن الاستفسار رقم (١٣) " اعادة التأمين" فانه يخفع ايضا للضوابط ، المتقدمة ، لأن عقــــد اعادة التامين التجارى لافرق بينه من حيث حقيقتــه وبين عقد التأمين التجارى ، فهو عقد تأميــــن تجارى يكون المؤمن له فيه شركات التأمين بدلا مـــن الأفراد ، والفوابط التى ذكرناها تقفى بمنع اعـادة التأمين الا اذا دعت اليه الحاجة المتعينة ، فهـــل التأمين الا اذا دعت اليه الحاجة المتعينة ، فهـــل التأمين في مشقة وحرج اذا لم تتعامل مع شركـــات التأمين في مشقة وحرج اذا لم تتعامل مع شركـــات التأمين ؟

الاجابة عن هذا السؤال تقع مسئوليتها على ادارة البنك وخبراء التأمين فيه ، وقد ورد فللسنفسار ما يدل دلالة واضحة على وجود الحاجة الخاصة الى اعادة التأمين ، جاء في اول الاستفسلسلسلر ( لا قيام لشركات التأمين ولا ازدهار لعضاعة التأميسن الا بترتيبات اعادة التأمين ) وجاء في وسطه ؛

( هل يجوز للضرورة <sup>(1)</sup> عملترتيبات اعادة تامين

<sup>(</sup>۱) الفرورة بالمعنى الفقهى غير متصور وجودها فيسى التأمين ، لأن الفرورة هى " ان يبلغ المسرء حدا ان لم يتناول الممنوع هلك او قسسارب) الأشياء والنظائر السيوطى القاعدة الرابعسية وواضح ان المراد بالفرورة هنا الحاجة لان عسدم التأمين او اعادته لا يترتب عليه خوف الهلاك ،

مع شركات اعادة التأمين التجارية حتى تقوم شركسات اعادة تسأمين تعمل وفق احكام الشريعة السمحسساء وتكرر مثل هذا في اكثر من موقع في الاستفسار ،

اذا كان هذا هو رأى خبرا السنك وادار السسسة فان الهيئة ترى جواز اعادة التأمين لوجود الحاجسة المتعينة مع ابدا الملحوظات والتحفظات التالية:

- (۱) ترى الهيئة ان يقلل مايدفع لشركة اعــــادة المتأمين الى ادنى حد ممكن ـ القدر الـــــدى يزيل الحاجة ـ عملا بقاعدة الحاجة تقدريقدرها وتقدير الحاجة متروك للخبراء في البنــــك فاذا رأوا ان ٥٥٪ التي جاءت في الاستفســار (بند ۱) هي الحد الادني ، فلا اعتراض للهيئــة عليه ، كما انه لا اعتراض على النسبة التـــي ستضمنها شركة اعادة التأمين من الخسارة التــي تتعرض لها شركة المتأمين التعاوني ،
- (٢) توافق الهيئة على ماجاء فى الاستفسار (بنسد ٢ و ٣ ) من ان شركة التأمين التعاوني لسسسن تتقافى عمولة ارباح ولا أية عموله اخرى مسسبن شركة اعادة التأمين ٠
- (٣) توافق الهيئة على ما جاءً فى الاستفسار (بنسدة) من ان شركة التسأمين التعاونى لن تحتفسسط بأى احتياطيات عن الاخطار السارية ، لان حفظهسا يترتب عليه دفع فائدة ربوية لشركة اعسسادة التأمين ٠

- (٤) توافق الهيئة على ماجاء في الاستفسار (بنصده) من عدم تدخل شركة التأمين التعاوني في طريقصة استثمار شركة اعادة التأمين لاقساط اعصصادة التأمين المدفوعة لها ، وعدم المطالبة بنصيب في عائد استثمار اتها وعدم المسئولية عصصان الخسارة التي تتعرض لها .
  - (ه) ترى الهيئة ان يكون الاتفاق مع شركة اعـــادة التأمين لأقصر مدة ممكنة وان يرجع البنك الـــى الهيئة اذا اريد تجديد الاتفاق ٠
  - (٦) تحث الهيئة البنك ان يعمل منذ الآن على انشاء شركة اعادة تأمين تعاونى تغنيه عن التعامــــل مع شركة اعادة التأمين التجارى •

### الاستفسار رقم (١٦) حول التأميسسن :

الحاقا للاستفسارات أرقام (٣) ، (١٢) ، (١٣) ، المرفوعة لكم بخموص موضوع التأمين وفتاوى الهيئسة الموقرة بعددها •

" لسنا في حاجة الى تأكيد اهمية التاميسسن ودوره في كفالة الامان وحماية الاموال ١٠ بل لاتعسدو الحقيقة اذا قلنا ان التأمين يكاد يصبح نشاطسسا اساسيا لا بد منه " ؟؟ .

وكما تعلم الهيئة الموقرة ، فان قانـــون بنك فيصل الاسلامى السودانى لسنة ١٩٧٧م يستثنـــى السنك من الخفوع للقوانين المنظمة للتأمين ورغــم ان الاستثناء صريح وفضفاض ، الا انه من المؤسف قيــد عند التفسير بأنه لايشمل الاستثناء من التأميـــين الاجبارى في حالة العربات مما اغطر البنك الى اجــراء التأمين الاجبارى عن عرباته والخوف ان يمتد هـــذا التفسير الفيق للاستثناء فيجد البنك نفسه مفطــــرا الى التأمين على البفائع التى يستوردها مباشرة أويسهم أو يشترك في استيرادها مع عـملائه وشركائه فــــن

وحتى اذا نجعنا فى اقناع السلطات بأن الحكمية التى توخاها المشرع من الاستثناء تنتفى اذا خضيع البنك لقوانين التأمين الاجبارى على الواردات فاننا نظل مع ذلك مواجهين بمشكلة المتعاملين مع البنيك فى مجال التجارة الخارجية اذ ان الاستثناء قاميير على البنك ولايمكن الاجتهاد فى التفسير لافييادة المتعاملين مع البنك من هذا النعى الواضح اذ القاعدة الأمولية تقرر انه (لااجتهاد مع وضوح النعى) .

المتعاملون مع البنك اذن مطالبون التأمي انزولا على احكام القانون وهنا تثور المعوب العملية التى تجعل البنك امام خيارين لاثالث لهما:

(۱) اما ان يقبل الدخول في عمليات مشاركة وتمويسل للواردات مع عملا عليهم التزام قانونــــــى بالتأمين مع ترك التأمين للعملا يقومون بــــه على مسئوليتهم المنفردة ، وفي هذا الاجـــرا مافيه من مآخذ ، اذ ان التأمين ينصب علــــي عملية يمولها البنك او يشترك فيهاولا يستساغ شرعا القول بتحميل العميل بكل وزر التأميـــن مع تبرئة ذمة البنك المشارك من كل محظــــور شرعى بل ان مثل هذا القول ان صع نظرا،فانـــه لا يصح عملا،لأن فيه اغرا المعملا فعاف النفــوس على محاولة الحمول على تعويضات من شركــــات التأمين بأي أسلوب لأن ماينالونه عن هـــــدا الطريق السهل الذي يجنبهم مخاطر المضاريـــة

سيكون بلا شك أوفر مما سينالونه اذا اقتسمــوا ارباح الصفقة الحلال معالبنك ·

ولا يمكن الاحتجاج بأن البنك يمكن أن يقاسم امشال هؤلاء في التعويفات التي تدفعها شركسات التأمين التجارية ، لأن البنك ينظر الى مصدر هذه التعويفات الذي لايخلو من شبهة وان معسسل يكون قد وقع في تعارض اذبينما يمتنع عسسسن التأمين التجاري بنفسه خوفا من الشبهة يمسد يده الى أموال التأمين المحرمة .

(ب) والخيار الثانى ان يتوقف البنك عن التعامــل فى مجال التجارة الخارجية بالكلية وفى هــــذا تعطيل لأهم مجال من مجالات الاستثمار المتاحــة للبنك وبالتالى شل لانطلاقته مما ينعكس علـــــى ثقة الجمهور فى سلامة النظرية الاقتصاديــــة الاسلامية لا قدر الله ٠

فاذا أضفنا الى ذلك ان اموال البنك وأمسوال المودعين لدية ممن ائتمنوا بالبنك على اموالهـــم لحفظها او استثمارها فى الأوجه المشروعة معرضـــة لكثير من المخاطر كالسرقة والحريق واختلاس وغيرهــا لتبين ضرورة التأمين على هذه الاموال على النحــو الذى سقناه فى الاستفسار رقم (١٢) المرفوع الـــــى الهيئة الموقرة ٠

وفى هذا المدد لا بد من التنويه بأن المخاطسر التى يتعرض لها البنك الاسلامى اكثر من المخاطسسر التى يتعرض لها غيره من البنوك التجارية او بيسوت التمويل ، اذ ان اعداء الاسلام يتربعون بالبنسسسك الدواكر ولا يتورعون عن توجيه الشربات اليه ولا شسك انه اذا شاع بين هؤلاء ان البنك غير مؤمن عليسسه فانهم لن يتورعوا عن اتباع أض الأساليب لتقويض هذه المؤسسة ظنا منهم انهم بذلك يقضون على فكرة البنوك الاسلامية ويقبرون الى الأبد النظرية الاقتصاديسسسة

لكل ذلك رأينا التوجه الى هيئة الرقابـــــة الشرعية الموقرة بهذا السؤال :

نظرا لأن قيام مؤسسة التأمين التعاونية الاسلامية التى اقترحناها وبدأنا الاعداد لها بعون اللـــــه تحتاج الى بعض الوقت ريثما تكتمل الدراسات الخاصية فقد ترى الهيئة الموقرة ان من الغفلة او السنــــة ترك البنك دون تأمين حتى قبل المؤسسة وفي ذلــــــك تعريض لأموال البنك وأموال المودعين لديه وعملائــــه من المسلمين للخطر .

لذلك نسأل الهيئة الموقرة عما اذا كان مسسسن الجائز شرعا تأمين البنك وامواله وأموال المسلميسن لدى شركات التأمين القائمة مؤقتا والى أقصر وقسست ممكن الى حين التغلب على مشاكل قيام مؤسسة التأميسان الاسلامية ؟ .

ان التأمين على البنك ومشاريعة التجاريسسسة وودائع عملائه لا يتأتى من اى طريق اخر غير طريسسسق التأمين لدى الشركات النجارية فى الوقت الحافسسسر فهل تبرر حاجتنا الى التأمين اللجواء الى هـ السركات قياسا على فتوى الهيئة الموقرة حصسسوس اعادة التأمين ؟

## الاجابة عن الاستفسار رقم (١٦) :

الحمد لله رب العالمين والشّلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم النبيين وعلى سائر الانبيا والعرسلين فهذه الاجابة عن الاستفسار رقم (١٦):

هذا الاستفسار هو فى حقيقته طلب لاعادة النظسسر فى فتوى هيئة الرقابة الشرعية عن الاستفسار رقسسم (١٣) ولذا فان من المستحسن انتجيب الهيئة عن جزئية من جزئياته :

- (۱) ان اهمية التأمين والحاجة اليه امر مسلم بـــه وقد قررته الهيئة في فتواها السابقة ٠
- (٢) ان التأمين الاجهارى بالنسبة للعربات لم يسسرد في الاستفسارات السابقة ، وقد علمت الهيئسسة مما جاء في هذا الاستفسار رقم(١٦) ان البنسك أمن على عرباته التأمين الاجهارى ، لأن الاستثناء الممنوح للبنك من الخفوع للقوانين المنظمسسة للتأمين لايشمل التأمين الاجهارى في حالسسسسة

العربات ، وتود الهيئة ان تقر البنك علـــــى ما فعل لوجود الحاجة المتعينة ، علـــــى ان ينهى تأمينه مع شركة التأمين التجاريــــة بمجرد قيام شركته التعاونية ، ويحوله اليهــا اذا أمكن ،

اما التأمين الإجبارى على الواردات فـــى شركات التأمين التجارية ، فان البنك لم يطلب من السهيئة فتوى خاصة فيه ، وقد جاء فـــى الاستفسار ما يفهم منه عدم جوازه بالنسبة للبنك وبالنسبة للبنك ، وتود الهيئة ان توفـــــ وبالنسبة لشريكه ، وتود الهيئة ان توفــــ ان القول بعدم الجواز بالنسبة للبنك صحيـــ لأن التأمين على الواردات بالنسبة للبنك صحيـــ اختيارى والحاجة اليه غير متعينة فتدخــــ في فتوى الهيئة السابقة بالمنع ، اما القــول بعدم الجواز بالنسبة لشريك البنك فغير صحيــ بعدم الجواز بالنسبة لشريك البنك فغير صحيــ والحاجة الى التأميــ ن والحاجة الى التأميــ ن التأميــ ن التجارية متعينة بالنسبة اليه لأنه لايجد شركــة التأمين في شركات التأميــ ن التجارية متعينة بالنسبة اليه لأنه لايجد شركــة تأمين تعاوني يؤمن فيها في الوقت الحافــ ،

(٣) ورد فى الاستفسار ص ٣٢ ان مطالبة القانسون المتعامل مع البنك بالتأمين على السحواردات يشير معوبة عملية ، ويجعل البنك المحسام خيارين لا ثالث لهما ٠٠ وترى الهيئة ،ان ؛

- (أ) البنك امامه خبار شالتهو انشاء شركة التأمين التعاوني التي تفتح لــــــه ولعملائه الطريق المشروع للتأمين علــي الواردات وغيرها •
- (ب) الخيار الاول لا وزر فيه على عميــــل البنك ما دام ملزما قانونا بالتأميــن ولا يجد شركة تأمين تعاونى يؤمن فيها،

#### اما الخيار الثاني فلا يذهب اليه احد •

- (٤) ان ما ورد فى الاستفسار من ذكر للمخاطر التسلى تتعرض لها اموال البنك هو من مقتضيلات الاسراع فى انشاء شركة التأمين التعاونى التسى تؤمن هذه المخاطر •
- (ه) ورد في الاستفسار ص (٣٣): "ان قيام مؤسسية التأمين التعاوني الاسلامية يحتاج الى بعض الوقت ريسيشما تكتمل الدراسات الخاصة " .

#### وتود الهيئة ان تشير هنا الى حقيقتين :

(أ) ان الوقت المعدد فى مشروع لائحـــــة المؤسسة هو اول اكتوبر١٩٧٧ فهـــــل بعض الوقت المطلوب لاكمال الدراســـات هو ما تبقى من شهر سبتمبر؟٠ (ب) ان الدراسات عن التأمين بعفة عامــــة بدأت في شكل مؤتمرات وندوات منــــــة اكثر من سبع عشرة سنة وقد اجمع العلمـا في كل مناسبة يلتقون فيها على جـــواز التأمين التعاوني ، واختلفوا في جــواز التأمين التجاري ، وكان الواجب علـــي الحكومات الاسلامية وعلى كل مستطيع مــن المسلمين انشاء شركات تأمين تعاونـــي لتحل محل شركات التأمين التجاري بعــد اول قرار أحدره علماء المسلمين بشــان التأمين بشــان

وعندما أراد الله لبنك فيعل الاسلامـــــى السودانى ان يقوم ، بدأ المسئولون فـــــى الدراسات الخاصة بانشاء شركة للتأمين التعاونــى وتقدموا باستفسار للهيئة معحوبا بمذكرة عــــن التعور للشركة درسته الهيئة فى اول اجتمـــاع لها فى شهر ربيع الثانى ١٣٩٨ ه واستمـــرت الدراسة والاعداد لقيام شركة التأمين التعاونــى منذ ذلك التاريخ فأعد المسئولين فى البنـــك مشروع عقد تأسيس للشركة درسته الهيئة معهـــم دراسة وافية ، وادخلت فيه بعض التعديلات حتــــى اطمأنت الهيئة الى صلاحيته من وجهة النظـــــد الشرعية ، واطمأنت ايضا الى امكان تنفيـــده المسئولين الذين درست معهم الهيئة المشـروع لم يشيروا الى اى معوبة عملية او مشكلة تحتــاح لم يشيروا الى اى معوبة عملية او مشكلة تحتــاح

الى مزيد من الدراسة ، وهذا يعنى ان الدراسات الخاصة بقيام المؤسسة قد اكتملت ·

- (٦) ورد في اواخر الاستفسار ما يفيد ان هناك مشاكل تعترض قيام مؤسسة التأمين الاسلامية ، ولعل هذا هو الشيء الوحيد الجديد في الاستفسار السيدي يمكن ان يبرر للهيئة اعادة النظر في الفتسوي السابقة ، شريطة ان يبين البنك للهيئة هسده المشاكل ، لان الاستفسار لم يذكر فيه اي مشكلسة من المشاكل التي تحتاج الي وقت للتغلب عليها،
- (٧) ان الاساس الذي بنت عليه الهيئة فتواها بعدم جواز التأمين لذي شركات التأمين التجارية هو الاساس نفسه الذي بنت عليه فتواها بجــــواز التأمين لدى شركات اعادة التأمين التجاريــة وهو " مبدأ الحاجة " فقد اقتنعت الهيئـــة بأن الحاجة لاعادة التأمين لدى شركات اعـادة التأمين لدى شركات اعـادة التأمين التجارية عندما تقوم شركة التأميــن التعاوني حاجة متعينة فأفتت بجواز اعـــادة التأمين بالقيود الواردة في الفتوى ،وافتتــت الهيئة بأن حاجة البنك الى التامين علـــن امواله لدى شركات التأمين التجارية حاجــة المناد الموالدة المناد الجواز ، وعلـــن غير متعينة ، فأفتت بعدم الجواز ، وعلـــن هذا فان القياس الذي ورد في اخرالاستفســـار قياس مع الفارق .

وخلاصة الجواب ان الهيئة ترى انه لايجوز لهسسا شرعا الرجوع عن فتواها السابقة ، لانها لم تجد فى الاستفسار ما يبرر هذا الرجوع ، ولهذا فان الهيئسة تحث المسئولين فى البنك ان يتوكلوا على اللسسسه ويسارعوا الى تنفيذ ما عزموا عليه فان فيه خيسسرا كثيرا ان شاء الله .

# (١) عمولات اعادة التأمين :

بناء على قرار الرقابة الشرعية فان على شركة التأمين الاسلامية الا تقبل اى عمىولات او عمولات ارباح من شركات اعادة التأميلية ومن اجل الالتزام بهذا القرار فقلد عقدت شركة التأمين الاسلامية اتفاقيات اعسادة التامين على اساس صافى الاقساط .

وفى وقت لاحق رفعت الى هيئة الرقابيية بأنه من اجل تسهيل الحسابات وحسيساب احتياطيات الاخطار غير المنتهية فيمكييين السماح لشركة التأمين الاسلامية بانتهاييا الاسلوب المتبع عادة في اعادة التأمييييين بحيث تدفع الشركة اصل مجموع الاقساط المحملسة لشركات اعادة التأمين و وتحمل الشركة بموجسب ذلك على عمولات اعادة التأمين بالنسب التي تتفق عليها مع هذه الشركات - كذلك رفعت لهيئسسة الرقابة الشرعية بأن شركات اعادة التأميسين تدفع العمولات كمساهمة منها في نفقات ادارة شركة التأمين وعمولات الارباح كمكافأة على جسسودة العمل التأميني اضافة لذلك فقد اوضحت ان اقساط اعادة التأمين يجب ان تكون كافية ل :

- (١) مقابلة مطالبات المؤمن لهم ٠
- (٢) تغطية مصاريف ادارة الشركة ٠
- (٣) ان تحتوی علی هامش یکفی للطــــواری<sup>4</sup>
   و الارباح ٠

ولقد وقع اثناء المناقشات بأن مصروفسات الادارة لا يتحملها معيدو التأمين ، وانمساحملة الوثائق ، ولذلك فان التساكيد علسسان معيدى التأمين يدفعون عمولات اعسسادة التأمين كمساهمة تجاه المصروفات الاداريسسة لشركة التأمين لايمثل الصورة الحقيقية وانسه مفلل ،

وبناء على ما سبق ذكره اقترح من اجـــل توضيح الحقيقة ولكى يفرق بين النظــــام الاسلامي والنظام العربي لاعادة التأميـــن، انه من المستحسن والاوفق ان تتعامل شركسسات التأمين واعادة التأمين الاسلامية فيما بينهسا فتعيد التأمين وتقبل اعادة التأمين علسسس اساس صافى الاقساط ويحب الا تدفع او تتقاضسسى اى عمولات اعادة تأمين فيما بينها ٠

نرجو افتائنا بقراركم عما اذا كــــان المسموج به لشركة التأمين الاسلامية وشركــات اعادة التأمين الاسلامية ان تعيد التأمين وتقبل اعادة التأمين على اساس مجموع الاقســـاط المتحطة وان تدفع وتتقاض عمولات اعـــادة التأمين من بعضها البعض اذا كان ذلك مشروطـا من شركة من شركات التأمين او اعادة التأمين،

# (٢) الارباح على الاحتياطيات:

وافق معيدو التأمين وبمورة مؤقتة علــــى السماح لنا بالاحتفاظ باحتياطيات الاخطـــار غير المنتهية دون ان نتحمل اى سعر فائـــدة على هذه الاحتياطيات ولأننا نستثمر هــــدى الاحتياطيات وتدر علينا ارباحا ، فان معيـدى التأمين ربما يطلبون نميبا من هذه الاربــاح بالطبع ناقصا الممروفات والضرائب او تراجعهــم عن خصنـــا بهذا الامتياز المهم .

## الاجابة عن الاستفسىسار:

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم النبيين وعلى سائسسر الانبياء والمرسلين وبعد :

فهذه اجابة عن الاستفسار حول عمـــولات اعادة التأمين والارباح على الاحتياطيات ؛

# (١) عمولات اعادة التأمين :

لقد بنت هيئة الرقابة الشرعية فتواها بجواز تعامل شركة التأمين الاسلامية مسمع شركات اعادة التأمين غير الاسلامية على اساس مبدأ الحاجة في الغقه الاسلام ومن ضوابط هذا المبدأ أن تكون الحاجسة متعينة وان تقدر بقدرها ، ولهذا حرصــت ايضًا على ان يكون التعامل محصورا بيسسن الشركة. ومعيدى التأمين ، ولا يكون للمؤمن لهم عند شركة التأمين الاسلامية صلة بشركسة أعادة التأمين ، ومن هنا جاء اعتنى اض الهيئة على اخذ شركة التأمين الاسلاميسسة عمولة من شركات اعادة التأمين غير الاسلامية نظير الخدمات ، لأن الشركة الاسلاميـــــة تؤدى خدماتها للمؤمن لهم وتستحق ان تأخسد اجرها منهم مساشرة لا عن طريق شركة اعسادة التسأمين ، ولان اخذ الشركة الاسلاميـــــة

للعمولة يجعلها بمثابة المنتج لشركــــة اعادة التأمين غير الاسلامية ·

هذا بالنسبة للتعامل مع شركات اعسسادة التأمين غير الاسلامية ، اما تعامل شركسسة التأمين الاسلامية مع شركات اعادة التأميسن الاسلامية فيجوز من وجهة النظر الشرعيسسة ان يكون على اساس مجموع الاقساط المتحطسة واخذ عمولة ، كما ان يكون على اساس صافسي الاقساط وعدم اخذ عمولة ، واتباع اى مسسن المعاملتين يحكمه الاتفاق بين الشركتين .

ومع ان الهيئة تؤكد انه لامانع شرعــا من دفع و آخذ عمولات بين شركات التأميـــن وشركات التأميــا وشركات اعادة التأمين الاسلامية ، فانهـــا تؤيد اقتراحكم : " ان يكون الاصل فــــــى التعامل بين هذه الشركات الاسلامية علــــى اساس عافى الاقساط وعدم دفع عمولة " للمبسرر الذى ذكرتموه وهو التفرقة بين النظـــام الاسلامى و النظام غير الاسلامى لاعادة التأمين.

# (٢) الأرباح على الاحتياطيسات:

احتياطيات الاخطار غير المنتهية التين تحتفظ بها شركة التأمين الاسلامية مييال مستحق ومملوك لشركات اعادة التأمين فييل

يجوز لشركة التأمين الاسلامية التصرف في السالاستثمار او غيره الا باذن ورضا مصلحة مالكه ، فاذا ارادت الشركة الالاميسة ان تستثمره فعليها ان تطلب اذنا من شركة اعادة التأمين في استثماره على احصد الوجهين التاليين:

- (أ) ان يعتبر قرضا وتكون الشركة الاسلاميـــة ضامنة له وفي هذه الحالة لاتستحق شركـة اعادة التأمين شيئا من الربح لانهـــا لا تتحمل شيئا من الخسارة •
  - (ب) ان يعتبر المال مال مضاربة ولا تكسون الشركة الاسلامية ضامنة له الا في حالسة التعدى أو التقصيروفي هذه الحالسسة تستحق شركة اعادة التأمين نسبة شائعة في الربح ( ٥٠ لا من الربح مثلا) يتفق عليها الطرفان في العقد ٠

والله أعلمتهم ١١١٠

المتعادبي في المسلم معت المتعادبي في المسلم معت المتعني على المتعني المتعاني المتعاني المتعني المتعاني المتعنى المتعاني المتعاني المتعاني المتعاني المتعاني المتعاني المتعاني المتعاني المتعنى ال

# السياسة اللقِمت ويق في الإسلام معت المتركيني المساك المسكوني والمتوني ويالمتوني والمتوني وال

" بسم الله الرحمن الرحيم "

" ولقد ضربنا للناس في هذا القرآن من كل مثل لعلهم يتذكرون ، قرآنا عربيا غيــــــر ذى عوج لعلهم يتقــــون "

صدق الله العظيــــم (سورة الزمر ، ۲۷ ،۲۸)

القسيم الأول

--

# المقدمــــة

# أساسيات المنهجالاسلامي فيالافنصاد

سنحاول ـ بتوفيق الله ـ في هذا الجزء معالجة موضوعيهن يتعلق كل منهما بالرد على التساولين التاليين :

(۱) ما هي أهم العناص الاساسية للمنهج الاسلامي بصفــة عامة والاقتصاد بعفة خاصة ،

وسيختص المبحث الاول من هذا القسم بالرد علــــــى ذلك التساول .

(٢) ما هى أهم اسباب معطلة التخلف الاقتصادى فسلل الدول الاسلامية النامية وما السبيل الى الخسروج من فخ التخلف؟

وسيكرس المبحث الثانى من هذا القسم لمعالجـــة هذه النقطة ،

# المبحث الأول

أهم عناصرالمنهج الاسلامـــي ونظريته الاقتصاديـــــــة

(1)

يهتم المنهج الاسلامي العام ( في الاقتصاد والاجتمى والسياسة والأخلاق والقانون ٥٠٠٠) ببناء الفرد والانسان المسلم كشرط ضرورى لتحقيق المجتمع المتقدم • أى أنسه قد نبه الاذهان منذ ١٤٠٠ سنة الى اهمية العوامل غيـــر الاقتصادية \_ الى جانب العوامل الاقتصادية \_ في صنيع التقدم وهي مسألة لم تعيها معظم تجارب التنمية فــــي وقتنا الراهن الا منذ بفع سنين • فلقد ثبت فشل تلـــك التجارب في تحقيق الرفاهية والسعادة والحياة الأمنية المستقرة للبشر - رغم ما قد يبدو في الظاهر من عناصر تقدم مادى ، فقد ركزت معظم تجارب التنمية على الجوانب الاقتصادية البحتة فقط ( استثمارات ضخمة .. مصانــــع حديثة \_ الآت معقدة . . . . الخ ) ولكنها اغمفلت الجوانب الكيفية الاخرى واهمها القيم والمعنويات التي لا غنيي عنها للاحساس بالرفاهية المتكاملة ، أن فقدان العنامسر الكيفية يفقد الفرد احساسه بالسعادة والاطمئنان رغييم توافر الوسائل المادية المحيطة به فالرخاء المسسسادي لا يضمن تحقيق الصعادة للافراد والجماعات ، بل لا بد لله من عنصر مكمل وهو ما تجلت عظمة الاسلام في تمتعـــــه بالامن من حيث ان البشرية الآن - حتى أولئك الذين وصلوا الى قمة التقدم المادى - تعيش في خوف وجذع رغم مسسسا نلاحظه من وسائل تقدم مادى • وقد مدق الله العظيــــم حينما قال في كتابه العزيز " وضرب الله مثلا قريسسسة كانت آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغدا من كل مكسسان ، فكفرت بأنعم الله ، فأذاقها الله لباس الجوع والخسوف بما كانوا يمنعون ( سورة النحل الاية ١١٢).

(٢) ان الاسلام دين الكمال والشعول والتوازن والعدلانية فقد وفع اساس منهج يتسم بالعناصرالسابقة ، وهو يخاطب النفس البشرية في شفافيتها وروحانيتها، ويخاطب العقل في موضوعيته وحكمته يحقق التوازن بين معلحة الفرد ومعلحة الجماعة من خلال وفعه لأسس التوازن بين الملكية العامسة والملكية الخاصة ، منهج لا تطفى فيه مطالب الجسد على مطالب الروح ولا يحدث العكس ،منهج يعترف بطبيعة الانسان ودوره في الحياة" وما خلقت الجن والانس الا ليعبدون " (الاية ٥٠) ،٠٠٠وابتغ فيما آتاك الله الدار الأفيسليك من الدنيا واحس كما احسن الله أليسسك

(٣) ان الاسلام قد رسم المنهج العام وحدد الاطار في خطوط العريفة ما اللهم الا في بعض المسائل التي تحتم ذكر المقاصيل بشأنها موقد تركت الجزئيات والتفاصيل بشأنها مرق واحوال المسلمين وهنا تتجلى عظمية المنهج الاسلامي ، فهو منهج مرن يستحث العقول على التدبر والمواعمة حسب العصور وحسب الظروف ، فلو فيرض الاسلام نظرية محددة او نظاما معينا لأنحرف عن سيواء السبيل ، ولكنه حدد الاطار العام والمنهج وترك التطبيع ليتوافق العلوك مع المنهج في مجمله ،

ولقد نظم المنهج الاسلاميكل نواحي الحياة الانسانيسة لأنه دين الفطرة التي فطر الله الناس عليها ، وهو مشهج يتعلق بالدين والدولة وقد قال تعال ما فرطنا في الكتاب من شيء "(الانعام ــ الاية ٣٣) وقال سبحانه" افلا يتدبرون القرآن " وقال صلى الله عليه وسلم " تركت فيكم مسساان تمسكتم به فلن تفلوا من بعدى أبدا ــ كتاب اللسسسه وسنتي "أهل قال تعالى " ونزلنا عليك الكتاب تبيانا لكسل شيء "(سورة النحل الاية ٨٩)،

(3) يستحث المنهج الاسلامى الفرد المسلم على التفكروالتدبــر واستخدام العقل تمشيا مع وظيفة الانسان كخليفة للــــه على الارض ولنتدبر بفهم وتبعر هذه الآية العظيمة التـــى وردت في القرآن الكريم " ولقد ذرآنا لجهنم كثيرا مــن الجن والانس، لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم اعيــــن لا يبعرون بها ولهم آذان لا يسمعون بها ، أولئـــــك كالانعام بل أنهم أضل ، أولئك هم الغافلون " .

فالاسلام يفتح الباب على مصراعيه امام المسلميسن منذ اربعة عشر قرنا من الزمان لكى يتدبروا ويتفكسروا ويبدعوا ويبدعوا ويبتكروا ، ويستخدموا كل ما حباهم الله بسه من نعم في انفسهم وفيما حولهم ، فترك لهم حريسسة الحركة في حدود الاطار وحدد لهم معالم الحياة المثلسي القائمة على التكافل والعدالة والاخوة في ظل مجتمعت متقدم يتحقق فيه التنمية الاقتصادية والتشغيل الكامسل مجتمع يقود الامم ولا يقبع في ذيلها ، ولن يتحقق ذلسك

(0)

لقد تخبطت البشربة وهي بمدد بحشها عن مذاهب ونظــــمـم شتى ، وسلكت نظما اقتصادية وسياسية واجتماعية متعددة، وأعطت نظمها تسميات عدة " رأسمالية ، اشتراكيــــة، شيوعية ـ فاشية ٠٠٠٠ الخ " كما اعطت مذاهبهــــــا ونظرياتها تسميات شتى " تجاريين ـ طبيعيين،فكـــــر ليبرالي سفكر نيوكلاسيكي ، فكر اشتراكي ١٠٠٠٠٠٠٠٠ ورغم هذا التفاوت في النظريات والمذاهب وذلك التبايسن في النظم والنماذج ( المستندة الي المذاهب) ، الاأنها اتفقت جميعها على شيء واحد ، وهو عجرها عن وضــــع الانسان على طريق السعادة ، فبعضها جعل من الفسيسرد ديكتاتورا وأنانيا لا يعبأ الا بمطحته على حساب مصلحة الجماعة تحت ستار حرية مدمرة ( نظام راسماليين او ليبرالي ) وبعضها قضي على ارادة الفرد وحريتــــه وجعل منه مجرد مفردة احصائية واصبحت حفنة من البشمسر تستحوذ على زمام امر الجماعة بزعم خدمتها وقضى علىيى أهم باعث من بواعث الأمل في الحياة وهي الملكية الخاصسة ( نظم جموعیة او مارکسیة ) وجاول کل نظام عند عجـــزه عن اداء مهمته ـ تطعيم نفسه بعناص من النظام الآخـرـ لاحداث عملية ترقيع او ترميم في جدران صرحه المتهاوي ٠ فأين موقعنا نحن المسلمون ؟

فيكف يستقيم ذلك مع ما ومف الله تعالى به أمسة الاسلام بالقول بأنها " خير أمة أخرجت للناس " بمسلساذا؟ بالمنهج المتكامل العشاصر والنموذج المتوافق مسسسع دور الانسان وطبيعته والمستهدف سعادته • وكيف نشــــك في ذلك وقد قال تعالى " اخرجت للناس " ولم يقسسسل ( خرجت للناس ) ، فهو اذن - جلت قدرته وعلت حكمتسه -قد صنعها بنفسه وخلقها بنفسه وهو اعظم صانع وأجسسل خالق لكل شيء ، فهو لايخلق سبحانة ـ الا كل محيح وصالح، فان لم يتوافق المخلوق مع ما خلق له فالعيب فيه هـــو ٠ فقد أراد الله تعالى لأمة الاسلام طريق الخير والسعسسادة فكيف يصاورنا شك في ذلك ؟ هليشك أحد حين يحضر دوا ً من الصيدلية بأن هذا الدواء غير صالح ويتحرى عن صلاحيتـــه بتطيله في منزله ليتأكد من سلامته ؟ ، الاجابة بالنفسي بطبيعة الحال فاذا كان المرم يثق في بشر مثله وفــــي صانع الدواء ،فهل يساوره شك في صنع خالقه وخالق كــــل شيء؟ إن ذلك كفيل بالقباء الضوء على محنة الامة الاسلاميسية حاليا، كيف تتردد في تطبيق منهج الله ثم تدعى انهـــا تؤمن به ؟ لماذا نؤمن ببعض الكتاب ونكفر ببعضه؟ الـــم يقل الله تعالى " ولا تتبعوا السبال فتفرق بكم عسسان سبيله"(سورة الانعام الاية ١٥٣)

لننظيم السلوكيات ولكريم الاخلاق وبناء الفرد وبنسلاء الجماعة وبناء المجتمع .

فالمذهب الاسلامى فى مجمله يتسم بالشمول " ومــــا فرطنا فى الكتاب من شىء يتسم بالكمال والتكاملية" كنتـم خير أمة أخرجت للناس " .

يتسم بالعقلانية ويختص الارادة واحترام العقــــل

" أفلا يتدبرون القرآن ٠٠٠ " فما اكثر الايات التــــى
وردت في القرآن الكريم والتي تحث على استخدام العقــل
" ٠٠٠ لعلكم تفكرون " وما يذكر الا أولوا الالــــاب"
" ان كنتم تعقلون " ٠٠٠٠ الخ ٠

" يتسم بالتوازن " كلوا واشربوا ولا تسرفوا٠٠٠٠٠ " " وكان بين ذلك قواما " ٠٠٠٠ الخ ٠

ويتسم بالديناميكية والتطور حيث امر الانسسان بالحركة "قل سيروا في الارض، فامشوا في مناكبهسسا وكلوا من رزقه ٠٠٠ " وتتمثل الديناميكية ايفا فسسي اعترافه بحركة التاريخ وحركة الامم وحركة النفسسس وحركة الكون، ولولا دفع الله الناس بعضهم لبعسسف لفسدت الارض ولكن الله ذو فضل على العالمين.

فلقد تنساول الاسلام منذ اربعة عشر قرنا مسسسن الزمان ومعظم ، بل كل ، ماجاء به العقل الانسانسسي وكل ما ابدعه عباقرة الاقتصاد فى القرنين الماضيي فقد عالج المذهب الاسلامى معضلة التخلف الاقتصادي وركسر على الابعادغير الاقتصادية التى تنبه لها معظل الاقتصاديين فى العقدين الماضيين واعطى اهمية كبرى لرأس المال البشرى وللقيم الانسانية وتناول قنضايل الاجور والاسعار والانفاق والضرائب والنظام المصرفى ب

#### المبحث الثانسي

اسباب محنة الدول الاسلاميه النامية وفشل تجاربهـــا التنمويـــــــة

(۱) ان المنهج الاسلامي كما ذكرنا يهتم ببناء الفرد كشمسرط فروري لتحقيق المجتمع المتقدم ، حيث نبه منذ أربعمسا عشر قرنا لأهمية تلاحم العوامل الكمية والعوامللسل الكيفية للتنمية الاقتصادية من ناحية ونبه لفرورة بناء الفرد والمجتمع داخليا وخارجيا من ناحية اخرى، ونعتقد اناهمال تلك العناصر يكفي الى حد بعيد لتفسير معفلسة المتخلف واستمراره في الدول النامية في الوقت الراهن،

والواقع ان المنهم الاسلامي يحدد الاطار العـــام للفلسفة الاقتصادية والاجتماعية للنظام السياســـــى والاقتصادي والاجتماعي .

ويعتبر ذلك مسألة في غاية الاهمية اذ لا يوجـــد نظام اقتصادى بدون عقيدة او مذهب وقد تكفل الاســـلام بصياغة المذهب الذي يكفل تحقيق مجتمع فافل استنادا الى نظام اقتصادى وسياسى واجتماعي متكامل متــوازن لفقد حدد داخل هذا الاطار الاسلامي اسس وأبعاد العلاقــــة بين الحاكم والمحكوم ووفعـــــت اسس الديمقراطية والحرية والعدالةوالتكافل الاجتماعــي وحدود الملكية الخاصة واهمية الملكية العامة ووفـــع

الاسلام الاساسىلطريق واضح ومحدد المعالم للتنميـــــــة الاقتصادية ، طريقاوسطا لا يميل الى الليبراليـــــــــة او الرأسمالية ولا الى الجموعية او الماركسية ،

ومن الفريب انه رغم توافر المنهج ورغم تحديد ووفوح الاطار ، نجد ان الدول الاسلامية النامية تعاندى ووفوح الاطار ، نجد ان الدول الاسلامية النامية تعاندام في وقتنا الراهن – من وفع متناقض او من حالة انفصام للشخصية ففي الدول الرأسمالية المتقدمة نجد ان النموذج التطبيقي يتسق مع الاطار النظري او الفلسفة العقائدية – فالدول الرأسمالية تطبق نموذجا اقتصاديا يستمد محصوروح فلسفتها وايديولوجيتها تلقائية ۱۰۰ الخ)ولذلحك نجد ان السلوك الاقتصادي يتوافق تماما مع المذهب

وينفس المنطق نجد ان الدول المتبنية للنظـــــم الجموعية او الماركسية تسير وفق الفلسفة العامـــــة او الاطار المذهبي الذي حددته لنفسها فسلوكياتها فــــي التطبيق لا تتناقض مع ايديولوجيتها او منهجها النظـــري ( ملكية جماعية ـ تدخل واسع المدى للدولة ـ خطــــــة مركزية ٠٠٠٠ الخ ) ٠

أما فى الدول الاسلامية النامية ، فالتطبيسسسسق لا يتوافق بل يتعارض تماما مع الاطار المذهبى ومع العقيدة والايديولوجية ـ فهذه الدول تطبق نماذج تنموية مستوردة اما ذات صيغة رأسمالية ليبرالية ( ومطعمة ببعض عناصر جموعية او ماركسية) او تطبق نظما جموعية مطعمة ببعسف العناص الراسمالية ، عليف يستوى فكر وبنهج اسلاميسيين اصيل مع نموذج اقتصادى واجتماعي وسياسي دخيل ؟

ان الذي يتقمص شخصية غيره اما ان يكون غير مقتنع بذاته وتلك مأساة واما ان يكون بلا هوية ويحسسساول ان يشترى لنفسه شخصية وتلك كارثة .

وتستطيع الدول الاسلامية من خلال تطبيق نمىسودج اقتصادى اسلامى انطلاقا من المنهج الاسلامى المتوافىسرآن لديها والذىبعدد ابعاده وسيغ اطاره بتعاليم القلم والسنة للمتعلقة مجتمع متقدم ماديا ومعنويا .

وتستطيع تلك الاول ـ وفع هذا النموذج وافراجــه الى حيز التطبيق من خلال سياسات اقتصادية تستلهــــم مبادئها من اصول المنهج والقواعد الاصيلة • وهكــــــذا يتضح ان السياسة الاقتصادية في الاسلام ليس لها معنـــــي الا اذا وجد النموذج الاقتصادي الاسلامي ولا يوجد ذلـــــك النموذج الا بوجود المجتمع الاسلامي الذي تحدد اسســـه من المذهب او المنهج الاسلامي •

ان تطبيق المنهج الاسلامى فىالاقتصاد يشكل طريسست الخلاص من محنة التخلف الذى يربض على قلوب شعوب الامسسة الاسلامية .

لقد خلصنا الى ان المنهج الاسلامى عموما وفــــــى الاقتصاد بعفة خاصة يتسم بالشمول والتكاملية والتوازنية والعقلانية والديناميكية • ففى شموله يتعلق بالديــــــن

والدنيا، وفي تكامليته يتعلق ببناء الفرد داخليسسسا وخارجيا وبناء الجماعة ماديا وروحيا وفي توازنسسسه فهو دين الوسط والاعتدال والعدالة والمساواة وفسسسا عقلانية فهو دين يخاطب ويحترم العقل ويحق على استخدامه وفي ديناميكيته فهو دين مرن متطور يتلاءم مع كل عسسسر حيث انه حدد المبادئ العامة والقواعدالاعولية للسلسوك تاركا التفاصيل والتطبيق لمقتضيات ظروف ومصالسسسا

ومن هذا المنطلق فان المنهج الاسلامي هو المنهسيج الوحيد ولا جدال في ذلك \_ الذي يهضمن تحقيق تقصصحم البشرية جمعا و وتقدم ورخاء المسلمين من باب أولسس -اذا طبق وكيف لا ؟ ونحن نردد كلام الله تعالى " وان هـذا صراطي مستقيما فاتبعوه ، ولا تتبعوا السبل فتفـــــرق بكم عن سبيله ، ذلك وصاكم به لعلكم تتقون" (ســـورة الانعام الاية ١٥٣) ان سبب تخلف الدول الاسلامية الناميسة يرجع لسوء تشخيصها للمرض، فالتخلف ليس ظاهرة اقتصادية فقط ، بل انه ظاهرة معقدة : اقتصادية واجتماعيـــــة وسياسية وثقافية واهم من ذلك فهو ظاهرة تتعلق باطـــار القيم - فالمشكلة ليست في بناء المعنع بل في بناء مسسن سيقوم بالعمل في هذا المعنع ولقد تجلت عظمة المنهسسج الاسلامي في الاسلام على يدبن خلدون الذي ربط في اوائسسسل القرن الرابع عشر الميلادي بين الاقتصاد ( عمــــران ـ تنمية ) والرفاهية والمسائل المتطلة بالقيم ، فقد أكد على أهمية الاستقرار السياسي وأهمية الاخلاق في عمليسسة الشنمية الاقتصادية.

وقد اعترف غير المسلمين بأن الاسلام بنكل طريقسا ثالثا للتنمية الاقتصادية وانه من الخطأ تمور اسلمهوب وحيد وحتمى للبناء الاقتصادى ينطوى تحت احد أجنحسسسة المذهبين المعاصرين (رأسمالية اوشيوعبة) ومن همسولاء الكتاب الاقتصادي الفرنسي جاك اوستري(.\*)

ولكن لماذا يشكل المنهج الاسلامي طريق الخسسلاس للمسلمين وبل ونميز المسلمين - اذا ما اتبعوه - مسمن التخلف بمعناه العام ( فقر وجهل ومرض) ؟

لقد سبق ان أوضعنا ذلك بالقاء ضوء كاشف على عناصر واساسيات المنهج الاسلامي في الحياة عموما وفيييي الاقتصاد خصوصاء وخلاصته ان التقدم الاقتصادي لا بــــــد ان يتصاهب باطار من الاخلاقيات والقيم • لان الاطــــــار الاخلاقي هو الضمان الوحيد لحسن الاداء وشهذيب الاسلسسسوب وللسقيام بالواجبات ولفعل الخيرات فلو أتينا بكسسسل القوانين الوفعية في العالم لنجبر فرد معين علــــــى ان يستخدم ضميره وهو بصدد فعل شيء او للنهي عن فعسسل شيء فلن نستطيع ذلك ولكننا نستطيع بعبارة واحسسسدة اذا قلنا له " اتق الله " واعبده كأنك تراه فان لــــم تكن تراه فهو يراك"<sup>(٢\*)</sup>

**(**₩)

انظر مراجع هذه الفقرة •

ان ای نظام اقتصادی لابد له من فلسفة ومسسست قواعد امولیة ومبادی منظریة ( منهج او عقیه و توحد اهدافه و ترسم الخطوط العریفة لسبسل تحقیق تلك الاهداف منتحقیق الاهداف و فق وسائل معینسسة لا بد ان یسیر داخل نطاق فلك معلوم واطار مرسوم للقیه برفع مستوی السلوك الانسانی واذا لم یتحقق ذلك یعبه النظام الاقتصادی أجوفا لا یهتم الا بالرخام المادی فقط وبذلك ینظع عن منهجه وینفهم عن فلسفته واطهسساره النظری فلا یكون مهیره سوی الاحباط وهذا ما نشاههه بالفعل فی النظم الاقتصادیة للدول الاسلامیة النامیة فسی الوقت الراهن و ویکفیها نشاهده کل یوم حول ظاههسرة الوقت الراهن و ویکفیها نشاهده کل یوم حول ظاههسرة سقوط العمارات الجدیدة رغم وجود القوانین الوفعیسسة ولکن غیاب وفقدان الاطار الخلقی وعدم التمسك بالمنهسج الاصیل یشکل اهم سبب لتلك الظاهرة و

لقد فشلت تلك النظم في تحقيق التقدم والرخياء والرفاهية (بالمقاييس الكمية والكيفية) لشعوبها، لتعارضها او لعدم توافقها مع الاطار العقائدي او مع المنهج الاصيل و فقد فصلت او شكلت تلك النظم وفيسق مذاهب غريبة عنها سواء كانت شرقية او غربية، فظهر التنافر كما يحدث في تركيب عضو جسم غريب في جسم معين فالمنهج اسلامي والعقيدة اسلامية ولكن النظام المطبيية

او نموذج التنمية اما غربى الجذور او شرقى البذور، او غربى مطعم بعناصر شرقية او شرقى مطعم بعناصر غربية ·

وان توافق نموذج التنمية والنظام الاقتصصصادى مع المنهج الاسلامى هو الذى يضمن وحدة تحقيق الرخمصاء والتقدم لشعوب الدول الاسلامية من خلال وفع سياسمات اقتصادية واجتماعية تعمل علىتطبيق النظام الاقتصصادى الاسلامى حسب المنهج الاسلامى في ظل مجتمع اسلامى .

فالمنهج الاسلامى ليس سببا للتخلف ولكنها الممارسات الاسلامية الخاطئة وسلوك المسلمين غير الاسلامى هو السبب الرئيسى في تفاقم مشكلات التخلف •

ومن الغريب ان الدول الاسلامية السامية تخشى تطبيق المنهج الاسلامي والنظام الاقتصادي الاسلامي ، في الوقىت الذي تطبق فبه نظما تستمد اساسها وفلسفتها من افكىار سميث وريكاردو وماركس وتطمئن اليهم يعتريها التشكيل ويساورها التردد حين تطبق نظما تستمد الى منهج وفعي خالق كل شيء واحسن صنع كل شيء وبلورة اعظم واكرمها عند الله محمد رسول الله على الله عليه وسلم وطبقال الخلفاء الراشدون ، ونادى به علماء افاضل ورجالي كرسوا حياتهم لخدمة الاسلام والمسلمين مثل ابن خلصدون وابو يوسف في المدر الاول للاسلام وغيرهم من العلماء والاساتذة الافاضل في الوقت الحاضر ممن نجد مساهماتهم

حقا انها لا تعمى الابصار ولكن تعمى القلوب التسى (7).

# مراجع القسسم الأول

#### (١) المبحث الاول:

- \_ القرآن الكريم ،
- د، ابراهیم الطحاوی ـ الاقتصاد الاسلامی ، مذهبا
   ونظاما ـ مجمع البحوث الاسلامیة ـ القاهرة ـ ۱۹۷۶
- أ · منان : الاقتصاد الاسلامی بین النظریة والتطبیق ·
   ترجمة د · منصور الترکی ـ المکتب المصری للطباعة
   والنشر ۱۹۷۲ ·
  - عبد السميع المصرى : مقومات الاقتصاد الاسلامى ٠
     مكتبة وهبة ، القاهرة ١٩٧٥ ٠
- د محمد شوقی الفنجری ، الاسلام والمشكل
   الاقتصادیة ـ مكتبة الانجلو المصریة ـ القاهرة ۱۹۸۱ ،

#### (٢) المبحث الثانى:

- القرآن الكريم •
- د ابراهیم دسوقی اباظة الاقتصاد الاسلامــــی مقوماته ومنهاجه دار الشعب ۱۹۷۳ ،
- ابو الاعلى المودودى ـ معفلات الاقتصاد وطهــــا
   في الاسلام ـ المطبعة السنية ومكتبتها ـ ١٣٨٦هـ٠

#### ( 1989 )

- ۳ د، محمد شوقی الفنجری ـ مرجع ساسی ٠
- د ، يوسف ابراهيم يوسف استراتيجية وتكنيلك
   التنمية الاقتصادية في الاسلام ـ من مطبوعـــــات
   الاتحاد الدولي للبنوك الاسلامية ۱۹۸۱

## القسم الثانــــى

ان دراسة وتحليل السياسات الاقتصادية في الاسلام تفصيرض علينا منذ البداية القاء ضوء كاشف على نقطتين :

- (١) ماذا نقصد بالسياسات الاقتصادية في الاسلام ؟
- (٢) ما هي أهم عناصر السياسات الاقتصادية في الاسلام؟

وسنحاول الآن معالجة كل نقطة بقدر من التفصيل مسسم اعطائنا اهمية خاصة للتساؤل الثانى اى المتعلق بعناصرالسياسسة الاقتصادية حسب المنهم الاسلامي ،

# (۱) مضمون السياسة الاقتصادية حسب المنهج الاسلامـــــى

قد ينظر للسياسة الاقتصادية ـ فى محاولةلتعريفها او لتحديد مضمونها ـ من وجهة نظر وسائلها ، فيقــال حينئذ ان السياسات الاقتصادية تتمثل فى السياسةالمالية (انفاق عام وضرائب) وسياسة نقدية وسياسة تجاريــة وسياسة تدخل مباشر للتأثير على الدخول والاسعار،

كما قد ينظر للسياسة الاقتصادبة من وجهة نظــــل اهدافها : فيعال انها سياسة تتعلق عنمو الدفـــل القومى وتوزيعه وباستقرار مستوى الاسعار وبنــــوازن ميزان المدفوعات .

وهما لاشك فيه ان السياسة الافتصادبه منظور اليها من اى من هاشين الزاويتين انما هى نعبر عن روح فلسفسة وايديولوجية ومنهج معين وتخدم نظام اقتصادى وسياسي واجتماعى معين يتسم بالتوافق والاتساق مع المنهيييين السلامي .

اذ لا يتمور مثلا تطبيق سياسة اقتصادية تعمل على تشجيع القطاع الخاص فى ظل نظام اقتصادى يقوم على سلسفة جموعية او ماركسية ، كما لايتمور بنفس المنطلل تبنى سياسة اقتصادية تقوم على اساس تدخل الدولة على نطاق واسع وتدميم النطاق ونشاط القطاع العام فى ظلل نظام اقتصادى يحتند الى فلسفة ليبرالية اورأسمالية ،

ويمكننا تعريف وتحديد مضمون السياسة الاقتصاديسة في الاسلام بأنها مجموعة الاجراءات او السياسسسسسات ذات الطابع القومي التي تستهدف تحقيق الاهداف التسمي رسمها المنهج الاسلامي للتنمية الاقتصادية للعدالسسة الاجتماعية للسوارن الاقتصادي الداخلي والخارجسسي البناء الكيفي للفرد والمجتمع • باستخدام ادوات معينة تتمثل في الادوات المالية والنقدية والتجارية والتدخسل المباشر لتحقيق المطحة العامة •

وهكذا يتضح ان بلورتنا وصياغتنا للسياسة الاقتصادية في الاسلام تعكس مدى ارتباط الوسائل بالاهداف ومدى ارتباط الاهداف بالمنهج وبالقواعد الاصولية •

كما يتضح ايضا ان السياسة الاقتصادية فى الاسمسلام ترتبط الى حد كبير بكل ما يتعلق بنمو وتوزيع وتمسوازن الانفاق القومى او الدخل القومى والثروة القومية •

فلقد اتفق رجال الاقتصاد في الوقت الراهن خاصـــة اولئك المهتمون بنظرية التحليل الاقتصادي الكلي علـــــى ان الدخل القومي يمكن ان ينظر اليه من زوايا ثلاث ٠

### (١) زاوية الانتاج ( زاوية تولده ) :

وهو مجموع قيم السلع والخدمات المنتجـــــة بالاقتصاد القومى فى خلال فترة زمنية معينـــــة ( السنة ) •

## (٢) زاوية الدخل ( زاوية تلقيه ) :

وهو مجموع عوائد عوامل الانتاج المتلقاه فـــى اقتصاد معين خلال السنة ،

#### (٣) زاوية الانشاق ( زاوية انشاقه) :

وهو مجموع الانفاق الاستهلاكي والانفـــــاق الاستثماري ( عام وخاص ) في خلال السنة . اى ان الناتج القومى = الدخل القومى = الانفساق القومى ويعرف ذلك بمتطابقة الدخل القومى .

وقد اهتم المنهج الاسلامي بجانب الانفاق ، اى انسه لفت الانظار لدراسة الناتج القومي والدخل القومي مسسن خلال الانفاق القومي و وهي معالجة تتسم بالعمق على المستويين التحليلي والسياسي ، لان الانفاق هو المظهسر النهائي للانتاج والدخل ، وهو محرك النشاط الاقتصادى ، كما ان ما يؤثر في الانفاق يؤثر بالفرورة على كل مسسن الانتاج والدخل ،

## 

نود أن نوضح ـ بادى كى بد ً ـ نقطة غاية فــــى الاهمية وهى اننا لن نقوم ـ كما يفعل البعض بل والغالبية احيانا ـ بتحليل اسس السياسة الاقتصادية فى المناهـــج غير الاسلامية ثم نكيف آيات القرآن الكريم نصوص السنــة النبوية المطهرة واجتهادات علما ً الاسلام الافافــــل حسب ما يقره بعض مفكرى الغرب او الشرق ، بل اننــــا نرى ان المنطق العكس هو الاولى بالاتباع ، فمنطلقنـــا سيكون من نصوص القرآن العظيم وسنة المصطفى على اللــه عليه وسلم وكذلك آراء وافعال الخلفاء الراشديـــان والمجتهدين من علماء وفقها على المسلمين ، ثم ننظر بعــد

ذلك هل يتغق الفكر القديم او الحديث ( غير الاسلامسي ) مع ما توطنا اليه تحليليا حول اسس السياسة الاقتصاديسة كما يراها الاسلام ٠

ومن هذا المنظلق ـ فان تفهمى لنصوص القــــرآن الكريم وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وارا وسيرة الخلفاء الراشدين رضوان الله عليهم قد جعلنى اخلــــم الى ان السياسة الاقتصادية كما رسمها المنهج الاسلامــــى تركز على اعمدة ثلاثة :

- (١) التنمية الاقتصادية ٠
  - (٢) التكامل الاجتماعي ٠
- (٣) الجانب الكيفى ( السلوكى ) للفرد المسلم والمجتمع
   الاسلامى ٠

وسنحاول الان معالجة كل ركن من هذه الاركسسان بطريقة تفصيلية كالآتى

## المبحث الشالسست

المنهج الاسلامي والسياسة الاقتصاديــــة الـتنمويـــــة (٣)

لا بد ان يتمثل الهدف الاساسى للسياسات الاقتصادية فسى الاسلام فى تحقيق التنمية الاقتصادية ، وهى تختلف عسسن النمو الاقتصادى الذى يرتبط بمجرد زيادة متوسط دخسسل

الفرد اى الزيادة الكمية فى الدخل القومى للدول المقارنة بزيادة عدد السكان ، اما التنمية الاقتصادية كما يراها الاسلام فهى تتعلق باحداث تغيرات هيكلي فى كافة الاطارات الاقتصادية والاجتماعية والسياسي والثقافية والتنظمية واطار القيم بغية احداث زيسادة تراكمية وحقيقية ومستمرة فى حد الكفاية وحد الكفايسة ابلغ فى الدلالة من متوسط دخل الفرد الذى يعتبر امطلاحا مجردا يعكس حقيقة احصائية اكثر منها اقتصادي واراحتماعية اما حد الكفاية فهو يحتوى على مفم ون اجتماعى واخلاقى لانه يضمن الحد اللائق للمعيشة (ولي الحد الادنى للمعيشة ) وحيث ان السياسة الاقتصادي بصورة تراكمية وحقيقية ومستمرة ، فانها تعتبر سياسة اقتصادية رشيدة وذات مضمون اجتماعى واخلاقى الى جانسب

والتنمية الاقتصادية لا تتحقق الا بتوافر عنصريــن وهما العنص المادى ( المواردالطبيعية وراس المــال ) والعنصرالبشرى ( الانسان نفسه ) ويتم التفاعل بينهمــا داخل اطار من القيم والاخلاقيات ،

فكم من دول تشابهت فى الموارد ولكنها اختلفست فى معدلات التنمية الاقتصادية والانجاز الاقتصلدى بسبب اختلاف العنصر البشرى ( كما وكيفا) وهنا نؤكسد على اهمية راس المال البشرى بمعناه الواسع ( تعليسم موجه له ثقافة عالية للدريب ومهارة ، ما يعرف الآن

بالبحوث والتنمية درجة التمسك بالقيم الرغبة فى النمو٠٠) وكل هذه العناصر الاخيرة ( العوامل غيرالاقتصاديــــة ) قد اكد المنهج الاسلامي على ضرورتها للتنمية الاقتصادية٠

فالاسلام يحث على بذل الجهد والمثابرة لاكتشــاف القوانين التى تخفع لها العمليات الفنية للانتاج حتــى يمكن الاستفادة منها وهى ما نسميه بالتقدم التكنولوجــى الذى يستهدف زيادة الانتاج كما وكيفا وقد قال اللـــه تعالى فى هذا المدد " قد جعل الله لكل شىء قـــدرا" ( الطلاق ــ الاية ٣ )

ويرتبط الانتاج والتعمير والتنمية بعنصرين أساسيين وهما العمل ( الموارد البشرية ) والطبيعية ( المسوارد المادية) ويجب ان يدخل رأس المال ضمن العمل حيث انسمه محملة جهد انساني سابق ٠

ومن هذا المنطلق كانت السياسة الاقتصادية لازمـــة للتنمية من وجهة نظر الاسلام ترتبط بعنصرين : فـــرورة العمل لانه اساس القيمة والثروة ، ثم ضرورة استغـــلال كل عناص الطبيعة اى الارض وماعليها ومافى باطنها وكذلــك ثروات البحار والانهار والمحيطات ،

وفى هذا الصدد يقول المولى سبحانه عن العمصصل وسنذكر الايات القرآنية هنا على سبيل المثال لاعلى سبيل الحمر:

" ان الذين آمنوا وعملوا الصالحات انا لانفيسسع اجر من احسن عملا ....." ( سورة الكهف الاية ٣٠)

" ولكل درجات مما عملوا ليوفيهم الله اعمالهـــم وهم لايظلمون ٥٠٠٠" ( سورة الاحقاف ــ الاية ١٩ )

" وان ليس للانسان ما سعى ، وان سعيه سوف يـــرى ثم يجزاه الجزاء الاولى " ( سورة النجم ـ الاية ٣٩ــ١٤ )

وقد وردت في القرآن الكريم ٣٦٠ آية تتحدث عــــن العمل و ١٠٩ اية تتحدت عن الفعل .

وقد اهتم الاسلام بالعمل كأساس الانتاج ، وكانىسست نظرته للعمل نظرة تتسم بالعمق حيث ركز على نوعية العمسل الى جانب عنصر الكم ( ساعات ايام ، ، الخ ) ، ولذلك نجد ان الكثيرمن آيات القرآن العظيم تهتم بحسسن اداء العمل اى بجودة العمل " من احسن عملا" وفي موضوع اخر "ولكل درجات مما عملوا ، " ويقول المعطفي ملسبي الله عليه وسلم " من عمل منكمعملا فليتقنه "(٣٣)

ولذلك يجب ان تهتم السياسة الاقتصادية الاسلاميسة بعنصر العمل من زوايا عدة :

(۱) توفير فرص العمل للقادرين على العمل والراغبيسن فيه وهذا ما نسميه بسياسة التشغيل الكامـــل ، وحتى نقضى على البطالة ، ولن تستطيع الدولــــة الاسلامية تحقيق ذلك الا من خلال الانتاج ، فكــــان زيادة الانتاج ترتبط اساسا بزيادة فرص العمــــل والتشغيل ،

(٢) الاهتمام بتحسن نوعية العمل من خلال ما نسميـــه ببرامج التدريب والتعليم المهنى ، ولعل تقـــدم الامم يقاس الآن لا بحجم قوة العمل بل بنوعيتهـــا اى بنسبة العمل المدرب او الماهر الى جملــــة قوة العمل وهذا ما نبهنا اليه المنهج الاسلامى ،

ويمكننا ان نسوق المشال الاتى من سيرة رسىول الله صلى الله عليه وسلم حتى يتفح لنا مدى اهتمـــام الاسلام بالعمل على اساس انه اسمى القيم الانسانية عــــن انس رضي الله عنه قال : ان رجلا من الانصار اتى الـــــى النبي صلى الله عليه وسلم فسأله ( اى طلب منه صدقـــة) فقال له : مافي بيتك من شيء ؟ قال بلي طس ( اي كساء غليظ ليس بحالة جيدة ) وقعب يشرب فيه الماء ، قــــال آتني بهما ، فأتاه بهما ، فأخذهما رسول الله عليه الصلاة والسلام وقبال من يشترى هذين ؟ قبالرجل انبا اخذهم ..... بدرهم ، قال من يزيد على درهم ( مرتين او ثلاثــــا ) فقالرجل انا آخذهما بدرهمين ، فاعطاهما اياه ، واخسيد الدرهمين فاعطاهما للانصارى ، وقال اشتر باحدهما طعامسا فانبذه الى اهلك ، واشتربالاخر قدوما فائتنى به فأتساه به فشد فيه رمول الله صلى الله عليه وسلم عودا بيسده (ای رکب له ید من خشب) ثم قال له اذهب فاحتطـــــب وبع ارينك خمسة عشر يومافذهب الرجل يحتطب ويبيع فجساء وقد اصاب عشرة دراهم ، فاشترى ببعضها ثوبا وبعضهــــا طعاماً ، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم : هــدًا خيرلك من ان تجى ً المسألة نكته في وجهك يوم القيامة (٤٪) وينصب الشق الشانى للسياسة الاقتصادية المستهدفسة للتنمية الاقتصادية فى ان تبنى الاجراءات وترسم السبسل التى تكفل الاستخدام الامثل للموارد الطبيعية : ارض للزراعة ما تحت الارض ( معادن ما بترول ) وما يتصمل بالارض من شروات فى البحار والانهار،

وفي هذا المدد يقول المولى عز وجل :

" هو الذي انشأكم من الارض و استعمر كم فيهـــــا " •••• " ( سورة هود الاية ٦١ )

" وسخر لكم مانى الارض جميعا منه " ( سورةالجاثية الاية ١٣) .

" فانتشروا في الارض وابتغوا من فضل اللــــــــه " ٠٠٠٠٠ ( سورة الجمعة ـ الاية ١٠)

وقال تعالى " وآخرون يغربون فى الارض يبتغـــون من فغل الله وآخرون يقاتلون فى سبيل الله "(ســـورة المزمل الاية ٢٠)٠

وقال سبحانه " فامشوا فى مناكبها وكلوا من رزقه " (سورة الملك ــ الاية ١٥) وقال على الله عليه وسلـــم " التمسوا الرزق فى خبايا الارض " (٥٠٠) وهى دعوة لهـــا مدلولها العميق ، حيث ان المعطفى على الله عليه وسلــم يحثنا على البحث عن الثروات المجناه فى الارض ، ولعـــل

ما نجده كل يوم من شروات في باطن الارض تفوق تلك الشروة التي على الارض ما يؤكد عمق نظرة رسول الله صلى اللسسه عليه وسلم ، ويكفى دليلا ذلك البترول الذي جعل الجزيسرة العربية ودول الخليج من اغنى اغنيا العالم رغسسا فقرها بعنصر الارض الصالحة للزراعة ، وما كان ذلسسلك الالأنهم التمسوا الرزق في خبايا الارض .

والواقع ان السياسة الاقتصادية الاسلامية تستهدف التنمية الاقتصادية بالمعنى الذى ذكرناه اى باحسدات تغييرات هيكلية فى الاطارات الاقتصادية ( تعميلية الارض واملاحها وانشاء المصانع واستخدام التكنولوجيسا وازدهار النشاط التجارى) والاطارات الاجتماعية ( سياسية تنمية متوازنة تراعى الاعتبارات الاجتماعية وتعمل علين التشغيل الكامل) والاطارات الثقافية ( التعليسسم والتدريب وجودة واتقان العمل ) واطار القيم ( مايعسرف بالرغبة فى التنمية وعملية بعث الضمير الحى المصاحب للتنمية والتى اطلق عليها احد رجال الاقتصاد الفرنسييسن المهتمين بقضية التنمية

وهى كلمة اجنبية يمعب ترجمتها للعربية بلفظ واحسسسد ولكن يقمد بها صحوة الضمير وهى ما وصفه القرآن بالنفسس اللوامة وقد اقسم بها المولى عز وجل .

ولذلك لا يعجب المسلم حين يجد دولا متقدمة ( رغسم عدم اتباعها المنهج الاسلامى ) لانها قد سلكت من القيسم الانسانية واتبعت من القواعدالاصولية ما يتمشى مع الخطوط العريفة لذلك المنهج واهم تلك القواعد العمل الجسساد

والاصلاح في الارض ومن هنا نستطيع اكتشاف المهمون العميسة للآية القرآنية ، التي قال فيها سبحانه وماكان ريسك ليهلك القرى بظلم وأهلها مطحون " ( سورة هود الآيسسة سياك القرى بظلم وأهلها مطحون " ( سورة هود الآيسسة سياسية) يعملون ويملحون ويسخرون العلم والتكورجيسا لخدمة الانسان وعمارة الارض والكون فينتفع بذلك كسسسل شعوب الدنيا ولذلك لم يهلكهم الله تعالى إلم مسود عندهم من ظلم وأهم أنواع الظلم هو الشرك بالله والسسد عن منهجه ،

والخلاصة ان السياسة الاقتصادية التنموبة فـــــى الاسلام تتمثل في تلك الاجراءات والادوات التي تستأســـاف جذور التخلف بمعناه الواسع • فهو ليس مجرد انخفـــاف متوسط دخل الفرد ، بل انه ظاهرة متعددة الجوانب • هــو لا يتعلق بندرة الموارد الطبيعية بل بسوء استخدامها ونقص فاعلية استخدامها كما انه يتعلق بقصور وعــــدم كفاءة العنصر البشرى ( بناء الانسان نفسه ) وقصور قيـم التنمية •

وقد تجلت عظمة المنهج الاسلامي وسياسته الاقتصادية حين تمكن من تشخيص دقيق للمرض و لأن سوء التشخيص قليد على الى تفاقم المرض لسوء اختيار العدواء مما يسفر على العجز عن محاربة الداء .

وقد قال تعالى " ومن اتبع هداى فلا يفل ولايشقـــى ومن أعرض عن ذكرى فان له معيشة ضنكا ، ونحشره يــــوم القيامة أعمى " ( سورة طه الآية ١٢٢ ) ٠ اما العنصر الثالث المرتبط بالسياسة الاقتصاديسة التنموية في الاسلام يتمثل في العنصر المفقود في معظمم برامج التنمية الاقتصادية في دول العالم الاسلامية وغيسر الاسلامية والمتقدم منها والمتخلف، ونقصد به عنصللا الاخلاق أو اطار القيم ولقد سبق ان اشرنا اليه ونحسن بعدد تحليلنا لعناص المنهج الاسلامي في الجزء السابق،

فلقد سبق أن أوضحنا ان الاسلام قد ادرك اهميـــــة العوامل الكيفية المؤثرة على التقدم بل والتى تكفـــل المحافظة عليه • فالعبرة ليست بصنع التقدم بــــــــل باستمراره وعموم فائدته •

ولذا تحرص السياسة الاقتصادية التنموية فـــــــــــة الاسلام على بناء مجتمع المتقين او مجتمع الفضيلـــــــة المحافظ بسياج من القيم والاخلاق ، اى ان تلك السياســـة تهتم بسلوكيات التنمية بنفس اهتمامها بنموذج التنميــة في صورته الاقتصادية البحتة ،

وقد أثبت التاريخ ان الاطار الخلقى قد لعسسب دوره فى تنمية وتقدم المجتمعات الاسلامية الاولى ، كمسا يقال ان الاطار الخلقى والسلوكى كان وراء نهضة اوربسسا الغربية فى القرنين التاسع عشر والعشرين .

فلقد كان للعوامل الدينية بما احدثته من تهيئة نفسية ملائمة عند البروتيستانت اهمية كبرى على تطــور وتقدم انجلترا بصفة خاصة وسبقها للدول الاوربيـــــة

الافرى فقد اشرت دعوة ( لوشر ) زعيم المستهب السروتستانستى على عليته المتبنين لمذهبه فتغير نه لل حماتيم الاحتماعية وقويت لديهم الرغبة في التقشف وحب العمل و المساسرة ويقال ان ( لوشر ) قد توحى تلك المساديء عن تماليسسسم الدين الاسلامي المنيف حيث ان هذا الدين يحت عثر العمسل والكفاح وليس على العبادة والاعتكاف فقط ، وهي دعسسوة واقعية لانها تجمع بين امورالدنيا والدين •

ويطلق المتخصصون في عالم التنمية الاقتصادبة فيي الوقت الراهن على هذه العملية بظاهرة التقبل التنميوي أو رد الفعل الموجب للتنمية .

وقد أكد القرآن الكريم على العلاقة الوثيقة بين اطار القيم والاخلاق المتجسدة في طاعة الله سبحانــــه والتقدم والتنمية بقوله تعالى " وضرب الله مثلا قريــة كانت آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغدا من كل مكـــان فكفرت بأنعم الله ، فأذاقها الله لباس الجوع والخسوف بما كانوا يصنعون " ( سورة النحل الاية ١١٢) .

وقد اكد ابن خلدون على اثر العوامل الاخلاقيـــــة على التنمية الاقتصادية وحذر من الظلم لا سياسيــــــا واقتصاديا واجتماعيا لأنه يترك حالة من اللامبالاة عنـــد الشعب المتخلف .

#### المبحب الرابسع

السياسة الاقتصادية الاسلامية التوزيعيسية (٤)

ان التنمية الاقتصادية في الاسلام ليست الهــــدف النهائي للمجتمع الاسلامي بل هي وسيلة لهدف ١ د يتمشـل الهدف النهائي للانجاز الاقتصادي في تحقيق التكافسيل الاجتماعي من خلاف مضامين ذات دلالات أعمق من مجرد مفهــوم توزيع الدخل القومى • فالسياسة الاقتصادية التوزيعيــــة حسب المنهج الاسلامي ليست سياسة سلبية تهتم بمجــــرد اعادة توزيع الدخل القومي ، بل انها سياسة ايجابيــــة تهتم بالتكافل الاجتماعي في صورته العامة والتي تشتمسل على العدالةوالأخوة بالاضافة الى اعادة توزيع الدخيل . وهى سياسة ايجابية ايضا لأنها تربط بين عملية التوزيــع وعملية الانتاج والانفاق ، كما انها سياسة واقعيـــــة لانها تهتم عند اعادة توزيع ثمار التنمية بضمان حسسد الكفاية وليس حد الكفاف وتتفهن اشباع الحاجـــــات سياسة ديناميكية لانها لاتهتم بمجرد توزيع لحظى للدخول ، والا فاننا لن نجد ما نوزعه مستقبلا ولكنها تهتم بعملية التوزيع من خلال عملية الانتاج ، ومن هنا كانت نظـــرة الاسلام للزكاة اذ جعلها تفرض على مال نام او قابــــل للنماء وجعلها تفرض على خراج الارض من زروع وشمسسار وليست على الارض داتها حتى يكون هناك حث على الانتساج وتوليد الدخول .

وكما ذكرنا حالا فان السياسة الاقتصادية التوزيعية في المنهج الاسلامي تستمد جذورها من مفهوم العدالــــة ومفهوم الاخوة ومفهوم المساواة النسبية وليست المساواة النسبية التي تنكر تفاوت الادوار والمهام وتبايـــــــ القدرات والكفاءات والمواهب.

فاما فيما يتعلق بانبعاث السياسة الاقتصاديـــة التوزيعية الاسلامية من مفهوم العدالة بعفة عامـــــة مستلهمة من قول الله تعالى " كونوا قوامين بالقســط شهداء لله ، ولو على انفسكم او الوالدين والافرسين ، ان يكن غنيا او فقيرا فالله اولى بهما فلا تتبعــــوا الهوى ان تعدلوا ، وان تلووا او نعرصوا فان اللــــه كان بما تعملون خبيرا ٠٠" ( سورة الــاء الاية ١٣٥ )

ويقول الامام على بن ابى طالب كرم الله وجهسه فى مخاطبته لأحد ولاته " اياك والاستئثار بما للنسساس فيه اسوة " وقال " انعف الناس من نفسك ومن خاصسسة أهلك ، ومن لك فيه هوى منرعيسك ، فانه ان لم تفعسل تظلم ، وليس شيء ادعى الى تغيير نعمة الله وتعجيسل نقمته من اقامة على الظلم " .

واما فيما يتعلق بانبثاقها من فكرة الاخمسوة فنستلهمه من قوله تعالى " انما المؤمنون اخوة"(سورة الحجرات الاية ١٠) ٠ واما فيما يتعلق بارتباطها بعملية الانفاق والانتاج فنجده فى قوله تعالى " امنوا بالله ورسوله وانفقوا ممسا جعلكم مستخلفين فيه فالذين امنوا وانفقوا لهم اجسسسر كبير ٠٠" ( سورة الحديد الاية ٧)٠

وسوف نعالج موضوع السياسة الاقتصادية التوزيعيـــة فى الاسلام من الزوايا التالية والتى ترتبط بالرد علـــــى التساؤل التالى : كيف تطبق سياسة التكامل الاجتماعـــــى فى الاسلام ؟

- (۱) من خلال تقليل حدة التفاوت دون استهداف المساواة المطلقة •
  - (٢) من خلال الركاة وغيرها من المدقات ٠
  - (٣) من خلال فكرة حد الكفاية ومفهوم الحاجات الأساسية ٠

### (۱) المفهوم الاسلامى للمسلواة والسياسة الاقتصادية التوزيعيسة

ان المتفهم لآيات القرآن الكريم وأحاديث النبيين ملى الله عليه وسلم ليخلص الى حقيقة هامة وهى ان الاسلام لا يقر المساواة المطلقة الا في غير ما يتعلق بالعميل او الفعل ، فهو يقر المساواة المطلقة فيما يتعليل بكونالانسان كانسان اى في الامورالسياسية والقانونيلية والافلاقية والعقائدية ،

وسنقوم بتأييد هذه الحقيقة بالاستنان اله آيسسات القرآن الكريم والسنة النبوية المشرفة :

فقد قال نعالى " ياأيها الناس القوا ردام السلام خلقكم من نفس واحدة ٢٠٠٠ ( سورة النساء الالله )

وقال سبحانه " ان أكرمكم عند الله أنقاكـــــم" ( سورة الحجرات الاية ١٣) ٠

وقال صلى الله عليه وسلم " الناس سوامية كأسنان المشط ، لا فضل لعربى على اعجمى الابالتقوى والعمـــــل الصالح."(١٠١)

ففى مجال الحقوق والواجهات ذات الطابع السياسي والقانونى والاخلاقى لا يقر الاسلام التفاوت، بل الكسسل في نظره سواء، اما في المجال الاقتصادي فالتفاوت فسرورة ولكن دور السياسة الاقتصادية الاسلامية التوزيعية فيمثسل في مسألتين :

ب جعل التفاوت في مجال الشروة والدخل " التفساوت الاقتصادي " يستند الى عوامل موضوعية اى عوامسل تتعلق بالعمل والسعى والكد وليس عن طريق الحسب او النسب أو القرب من الحاكم او اى طرق اخسسرى ملتوية ، وتستطيع تلك السياسة ان تدخل حيسسن التطبيق من خلال قاعدة " من اين لك هذا ؟ "

فالمساواة المطلقة دون مراعاة لتفاوت المواهسيب والقدرات واختلاف المهام والادوار فى الحيسساة انما هى نوع من الظلم ، وقد قال الله تعالىسيى " وانه ليسللانسان الا ماسعى ٠٠٠٠٠٠ .

وقال سبحانه " ولكل درجات مما عملوا ٥٠٠٠"

تقليل حدة التفاوت مع مراعاة ظروف المحتاجيسسا لا تكفى القاعدة الاولى وهى المتعلقة بجعسسسل التفاوت فى الثروة والدخول مستندا الى عوامسل موضوعية - لاقرار وضمان التكافل الاجتماعي لأن هناك العجزة والمعوقين وغير القادرين ، ممن لا يستطيع الكسب فهل يعنى ذلك عدم قدرتهم على العيسش ؟ لقد ضمنت السياسة الاقتصادية الاسلامية والتوزيعية حقهم فقال سبحانه وتعالى " ٠٠٠٠ ولذى القربسين والمساكين وابن السبيل ، كي لايكون دولة بيسسن

هذا يوضح أن الاسلام لا يقر المساواة المطلقة في توزيع الدخوللانها مساواة غير موضوعية وغير عمليةلانها تعكس تفاوت ثمار الجهد والاعمال كما أن المساواة المطلقة في الشروات والدخول لن تعمل مستقبلا على تنمية الشروة لانه لن يتبقى شيء يوزع بل سنصل لحالة من توزيع الفقير في المدى الطويل نتيجة انخفاض مستوى الانتاج بسبب فعيف الحافز على الانتاج ،

# (۲) الزكاة كأهم أداة للسباسسة الاقنصادية التوزيعيةفى الاسلام

لقد رأينا ان المنهج الاسلامى لا تقر التفسيساوت التحاد في توزيع الدخول والشروات كما انه لايقرر فسيسى ذات الوقت المساواة المطلقة في عملية التوزيع •

وقد عالج الاسلام هاتين المسألتين اى زيادة حسدة التفاوت ثم ضمان توزيع متفاوت يتمسّى مع الطبيعــــــة الانسانية واختلاف الادوار والمهام واختلاف قدرات ومواهب الافراد من خلال الزكاة .

وقد حدد القرآن الكريم مصارف الزكاة كالآتى :

قال تعالى " انما الصدقات للفقراء والمساكيسين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم ، وفى الرقسساب والغارمين ، وفى سبيل الله وابن السبيل ، فريفة مسن الله ، والله عليكم حكيم" ( سورة التوبة ـ الاية ٦٠)٠

وقد لعبت الزكاة دورا هاما في عهد الخلفسساء الراشدين حيث ساد العدل وعمت روح التكافل الاجتماعي ، وقد غطت اموال الزكاة كل حاجات المسلمين حسب مصارفها الثمانية المذكورة في القرآي بل وفاضت عن الحاجة ،

فحينما تولى عمر بن عبدالعزيز رضى الله عنييه خلافة المسلمين كانت احوالهم غير مرضية تماما، فقييد عانى الكثير من الفقر وفيق الحاجة وكثرة الديسسون ، وبعد عامين من توليه الحكم ، والتزامه بنظام الزكساة وبيت المال ، وارسلاليه والى العراق بفائض بيت المال ، فرده اليه وكتبله " انظر من كان عليه دين في غيسسر اسراف ولا بذخ فأد عنه دينه " فكتب الوالى الى عمسسر بن عبدالعزيز رضى الله عنه " انى قد فعلت ولم يبق فسى العراق محتاج واحد فماذا أفعل بفائض المال؟

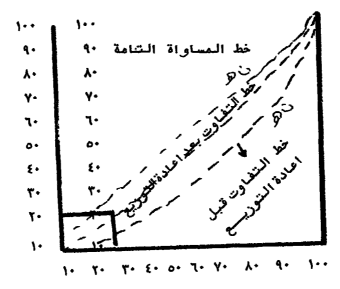
فكتب اليه امير المؤمنين يقول له " انظر كــــل بكر لم يتزوج وشاء الزواج ولم يقدر عليه فزوجـــه " وأرسل الوالى يخبره انه قد فعل وبقى فائض فقال لــــه عمر بن عبدالعزيز " انظر اهل الذمة فعاون من قد ضعـف عن ارفه فاعطه ليحملحها،

وهكذا غطت اموال بيت المال ـ من خلال الزكـــاة ـ حاجات المسلمين بما فيها الديون وساعدت على نشــــر الفضيلة بتزويج من يحتاج للزواج من شباب المسلمينووالله الذمة ٠

والواقع ان الزكاة تعتبر اهم اداة في السياسية الاقتصادية والتوزيعية في الاسلام ، تلك السياسة التسمى تسمى بلغة العصر بالسياسة الصالية اي سياسة الانفاق العام والضرائب ، فالزكاة تؤدي ، وظائف اقتصادية من خلال عدم تكديس الشروة والانفاق وقد اعترف الاقتصاديون بأهميسة ذلك بعد الكساد العالمي الكبير في الثلاثينيات وظهمسور ما يسمى بالاقتصاد الكنسيزي .

كما انها اداة 'حتماعية تؤدى الى اعاده بوزيسع الدخل القومى وتقليل حدة التفاوت بين الدخول ، سسرى ضرورة توضيح الفكرة بمعنى لورنز ولا يجب شطب الفقيسرة لانها ليست حشو ولكنهاضرورية ، ويمكننا تصوير راضسيم اعادة توزيع الدخل القومى من خلال الزكاة ما باستخدام ما يسمى بمنحنى لورنز الذى يترجم مدى النماوت فسسسى توزيع الدخل والثروة بين افراد المجتمع الواحد فسسي لحظة زمنية معينة ،

ويمكننا معرفة حالة التوزيع السائد للدخل القومى وللشروة القومية في مجتمع معين بمعرفة النسبة المئوية للسكان وما يقابلها من النسب المئوية للدخل المسلمة يحصلون عليه .



ويعبرالمحور الافقى عن نسب توزيع والمحور الرأسى عن نسب توزيع الدخل ويمثل الخطن هاوضاع المساواة المطلقة فى توزيع الدخول بين افراد المجتمع وهو خصط يصنع زاوية ٤٥ مع المحورين الافقى والرأسى وميصل هذا الخط ويساوى الواحد المحيح فعند النقطة (م) مثلط على هذا الخط نجد ان ٣٠ لا من السكان يحملون علصول ٣٠ لا من الدخل القومى وقد قلنا ان الاسلام لايقصول المساواة المطلقة فى توزيع الدخول لانها غير مقبوله وغير عملية لانها تتجاهل اختلاف قدرات ومواهب الافصول المساولة الى الومول الى وضع مستقبلى لن تجد فيه شيء توزعه و

اما المنحنى ن ه الذى يقع اقصى يمين الخط ن ه فانه يعكس التفاوت الصارخ فى توزيع الدخول • فمثـــلا عند النقطة (ف) على هذا المنحنى نجد ان ٣٠ لا مــــن السكان يحملون على ١٠ لا فقط من الدخل القومــــى اى ان هناك فجوة فى توزيع الدخول يبلغ مقدارهـــــا ٢٠ لا ( انحراف عن الوفع المطلق ) وتتمثل فى المساحـة التى تقع بين المنحنى ن ه والخط ن ه .

اما المنحنى ن ه ( المنقط) والذى يقع بيــــن المنحنى ن ه والخط ن ه فانه يعكس وفعا تقل فيه حــدة التفاوت دون ان يلغى التفاوت كلية اى يصير عن الوضع الذى تستخدم فيه الزكاة كأداة فعالة للسياســــــة الاقتصادية التوزيعية فى الاسلام ، حيث نجد ان استخدام الزكاة يمكنه ان يجعل ٣٠ لا من السكان يحملون علــــى

٢٠ ٪ من الدخل بدلا من ١٠ ٪ فقط كما في حالة ما فبسسل
 استخدام الزكاة ( او اى نوع من الفرائب تراها الدولسة
 الاسلامية ضرورية لتقليل حدة تفاوت التوزيع ) .

والزكاة كأداة توزيعية تعبر عن فكرتى الانفسساق العام والضرائب فى آن واحد ولكن التحليل السابق لايعنسى ان الزكاة هى الاداة الوحيدة للسياسة المالية التوزيعيسة فى الاسلام ، فقد اجاز الاسلام لولى الامر فرض ضرائسسب او جباية اموال به فى حالة عدم كفاية الزكاة لتحقيس العدالة والتكامل الاجتماعي فى الاسلام من منطلق آيسسات القرآن الكريم واحاديث النبى على الله عليه وسلسسم وآراء وتطبيقات الخلفاء الراشدين .

فقد قال الله تعالى " وآتوهم من مال الله السندى آتاكم ٠٠" ( سورة النور الاية ٣٣)

وقال سبحانه " وفي اموالهم حق للسائل والمحسروم" ( سورة الذاريات الاية ١٩ ) ٠

وقال تعالى " ويسئلونك ماذا ينفقون قل العفــو " -(-سورة البقرة الاية ١٩ )٠.٠

ويقول المولئ عز وجل " خذ من اموالهم صدقـــــة تطهرهم وتزكيهم بها " (سورة التوبة الاية ٥٦)٠

وقال صلى الله عليه وسلم " من كان عنده فضلل دراد فليعد به على من لازاد له ومن كان عنده فضل ظهـــر

فليعد به على من لاظهر له "(Y) ويقول ابو سعيد الخصدرى ثم اخذ النبى صلى الله عليه وسلم يعدد من استحصاف الاموال حتى ظنتا ان ليس لنا من مالنا الا ما يكفينا  $(A_*)$ 

وقال المصطفى صلى الله عليه وسلم " تؤخذ مـــن اغنيائهم فترد على فقرائهم (٩١»).

وقال عليه الصلاة والسلام "ليس منا من بــــات شبعان وجاره جوعان وهو يعلم"(١٠\*)

وقال الامام على بن ابى طالب كرم الله وجهــــه "ان الله فرض على الاغنياء في اموالهم بقدر مايكفــــى فقراءهم ، فان جاعوا وعروا فيمنع الاغنياء".

(٣) السياسة الاقتمادية التوزيعيــة في الاسلام ومفهوم حد الكفايـة\*

حينما اهتم المنهج الاسلامى بتقليل التفاوت فـــى توزيع الدخول من خلال سياسات اعادة توزيع الدخل القومى واهم أدواتها الزكاة فانه قد اهتم بفكرتين: اولهمـا ان تكون السياسة التوزيعية ايجابية بمعنى ان تــــرد على مال نام او قابل للنماء حتى يزداد الانتاج وتكثـر الخيرات ويجد ولى الامر ما يوزعه ، كما انها تضمـــن لا مجرد توزيعـا سلبيا لثمار الجهد والعمل بل تفمـــن

وضع الافراد على الطريق التحمح للكسب بتوفيرادواتالاستاح لهم او سوفير فرص الدمل وهذا واحب الدولة الاسلامبسسة حتى يصبح كل عضو في المحتمع عضوا انتاحيا ولبس محسسرد مستهلك •

اما الفكرة الثانية فتتمثل في تكفل الدوليسية الاسلامية لا فقط بضمان الحد الادني للمعيشة بل بضمان حدد الكفاية واشباع الحاجات الاساسية ففكرة الحاجاتالأساسية اذن ليس مفهوما جديدا على الادب الاقتصادي كما يفهيسم من دراسات المنظمات الدولية المهتمة بقضية التنميسية او من افكار بعض كتاب التنمية بل هي فكرة قديميسية تولدت وتبلورت في اطار المنهج الاسلامي ٠

فلقد تولدت الخطوط العربضة لاستراتيجية ومفهـــوم اشباع الحاجات الاساسية في معرض الحوار بين آدم علبـــه الملام وربه سبحانه وتعالى حين حذره من مكائد الشيطـــان وانه سيخرجه من الجنة \_ حيث يجد الحاجات الاساسيـــة والكمالية ٠٠ وما فوق تصور البشر \_ الى الارض حيث يجــد فيها اهم تلك الحاجات الاساسية ٠

" ٠٠٠ فقلنا ياآدم ان هذا عدو لك ولروجك ، فسلا يخرجنكما من الجنة فتشقى ، ان لك الا تحوع فيها ولاتعرى وانك لا تظمأ فيها ولا تضحى ٥٠٠٠" ( سورة طه الايسسسات ١١٧ ، ١١٩)٠

ويمكن التعرف على اربع حاجات اساسبة في هــــده الاية الكريمة :

- الحاجة للمأكل (الغذاء) •
- الحاجة للملبس (الكساء) •
- الحاجة للشرب (المياه النقية والصحية).
  - الحاجة للمسكن المناسب •

وقد وردت باقى عناص استراتيجية اشباع الحاجات الاساسية فى القرآن الكريم وفى احاديث الرسول صلى الله عليه وسلم ومنها الحاجة للتعليم والحاجة للعمادة .

وقد ارتبطت فكرة حد الكفاية بمفهوم الحاجـــات الاساسية وارتبطا معا بمسألة الزكاة ، فقد وضــــــح المعطفى على الله عليه وسلم المدى الذى يتوقف عنده حق المسلم في الاستفادة من الزكاة ،

فقال: حتى يصيب قواما من عيش او سدادا مسلسدار عيش " ولم يحدد الرسول صلى الله عليه وسلم مقلسدار معين لهذا الحد بل تركه يتحدد حسب الظروف.

وقد تبلورت فكرة حد الكفاية على يد الخليف عمر بن الخطاب رضى الله عنه حيث وفع ما قصده المصطفى ملى الله عليه وسلم بقوله لأحد عماله فيما يتعلق بما يجب ان يعطى من الزكاة" اذا اعطيتم فاغ حدد وا كرروا عليهم المدقة وان راح على احدهم ماله محدد الابل "(١١)»)

يقول الخليفة عمر بن عبدالعرسز رض الله عنسه :
" لا بد للمسلم من مسكن يسكنه ، وخادم بكفيه مهنتسسه
وفرس يجاهد عليه عدوه ، ومنان يكون في بينه دي الاشساث
فان بقى من المال استخدم في قضاء دين الغار للسسسين ،
فان بقى استخدم في تزويج شباب المسلمين الرائبسسسين
في الزواج وغير القادرين عليه ٠٠٠ ٠٠

وهكذا يتضح ان حد الكفاية في الاسلام لابد إلى يكون هدف السياسة الاقتصادية التوزيعية ، لانه يتعلق اشباع المحاجات الاساسية للجماهير العريفة للسكان ، فهو ليسس حد الكفاف ، ولكنه المستوى الذي يجعل الفرد وأسرتلم يعيش عيشة لائقة تقرب من اغنى الناس في المجتمع عيلست لابد ان يتوفر له مسكن ملائم وملبس لائق ومأكل ومسلسرب صحى وتعليم مناسب وصحة جيدة وود ائل المتقال مربحلية وان تقضى عنه ديونه طالما استديز في غير للمسلمة ولا اسراف بل ويمتد افق مفهوم حد الكفابة ليشمل النزهة والترفيه .

وتقوم معظم الدول المتقدمة " اوربا الغربيسة وامريكا الشمالية " بتطبيق هذه الفكرة لديها ، ففسس فرنسا مثلا يوجد مايسمى بالصندوق القومى للامن الاجتماعي، يقوم بتوفير حد الكفاية لكل مواطن ويعمل على توفيسر مسكن ملائم له بل ويمكنه من الاستمتاع بعطلاته الصيفيسة ويساعده في تجهيز ابنائه قبيل حلول العام الدراسسي، وكان من الاجدر ان تقوم الدول الاسلامية بتطبيق هسسسنه الافكار التي تعتبر افكار اصلية للمنهج الاسلامسسسي،

ولا يمكن الاحتجاج بالقول بانها شحتاج لموارد ضخمة •

فهل نحن ندفع فعلا مخصصات الزكاة وهل يقوم كسل فرد بدفع ما يستحق عليه من فرائب وهل نطبق قاعدة مسسن اين لك هذا ؟ نعتقد ان هذا كفيل بامداد بيت مسسسال المسلمين بأموال فخمة تمكنه من تحقيق حد الكفايسسسة ونستطيع من خلاله تطبيق السياسة الاقتصادية الاسلاميسسة التوزيعية التي عرضنا لأهم معالمها الأجزاء السابقة .

### المبحث الخامس

# السياسات الاقتصادية المعاونة (٥)

يمكن القول بأن المبحثين السابفين قد تساولا جناحى السياسة الاقتصادية فى الاسلام ، اذ ينعمر الهسدف من السياسة الاقتصادية فى التنمية الاقتصادية بكسسسل ما تضمنته من ابعاد: تغيرات كمية وكيفية فى الهياكل الاقتصادية والاجتماعية والثقافية والتنظيمية وكل مسسايتمل بتقدم المجتمع وارتفاع مستوى الرفاهية الماديسة والمعنوية وينحمر أيضا فى الهدف الثانى وهو التكافسل الاجتماعى واعادة توزيع الدخل القومى .

وينفوى تحت لوا مدين الهدفين الأساسين مجموعة اخرى من الاهداف الثانوية التى تتعلق من قريب او مسسن بعيد بتحقيق هدفى التنمية وعدالة التوزيع ، ويمكسسن تلخيص اهم اهداف ووسائل السياسة الاقتصادية فى الاسلام بخلاف هدفى التنمية وعدالة التوزيع فى الآتى :

- سياسة استقرار الاسعار
- ـ سياسة ترشيد الانفاق العام والخاص
  - \_ سياسة توازن ميزان المدفوعات

فسياسة استقرار الاسعار مثلا لها صلة وثيقـــــة بهدفي التنمية والتوزيع واعتبارها في نفس الوقــــت ، بالاضافة الى كونها هدفا من اهداف السياسة الاقتصاديسة أداة لضمان التوزيع الامثل للموارد ( تحقيق التنميسسة بصورة فعالة ) وأداة لضمان وفاعلية التوزيع العسسادل للدخل ، فاختلال الاسعار سواء في صورة تضغم او انكمساش يضر بهدفي التنمية وتوزيع الدخل بصورة عادلة ،

والواقع ان جوهر العملية التخطيطية في المنهب الاسلامي تتعلق بتخطيط الانفاق لأن تخطيط الانفاق يحبيل اهم مشكلة الاقتصاد وهي مشكلة الانتاج ومشكلة التوزيسع ومشكلة التمويل وسوف نعالج بمورة موجزة .. في الجياز التالى من هذا المبحث اهم السياسات الاقتصادية الاسلاميسة المعاونة والتي تعتبر بدورها ادوات او سياسيسات او اجراءات تستهدف ضمان فاعلية واستمرار التنميسيسة

الاقتصادية والتوزيع العادل للدخل القومي .

#### السياسة المالية في الاسلام :

تستهدف السياسة المالية في الاسلام تنبق آنـــى لهدفى التنمية وعدالة التوزيع فهي سياسة هادفــــة وعادلة ، ويمكن القول بكل ثقة ان قواعد وأصول المالية العامة في الفكر الاقتصادي المعاصر قد استمدت امولها وجذورها وقواعدها واهمها الملاءمة والعدالة (هذا فـــي جانب الايرادات او السياسة الضريبية بصفة خاصة) شــــم حدد اصول وقواعدالانفاق العام والخاص (توزيع الانفــاق وترشيده) من خلال الزكاة وغيرها ،

ودون الخوض في تفاهيل تلك السياسة الماليــــة الاسلامية التي عالجها الكثيرون ، فاننا سنكتفي بتلـــك الواقعة المعبرة التي تبين كيف حدث تلازم بين هدفــــي جباية الاموال وعمارة الارض او التنمية الاقتصادية ، لقد راعي الامام على بن ابي طالب كرم الله وجهه مبــــدا يدل على عمق في الفكر وتبهر وحكمة ويتعلق هـــــدا المبدأ بعدم الافراط في جباية الاموال وعدم فرضها بمورة تعسفية حتى لايتأثر الوضع المالي للممول بطريقة تؤتــر على الانتاج وعلى الدخل وعلى حمة الزكاة والضرائـــب عيث لن يجعلنا نصل لوضع سي الانجد فيه اموال تجبي حيث لن يكون هناك انتاج ، فقد كتب الامام على لأحـــد ولاته ( وتفقد امر الخراج بما يعلح اهله ، فان فــــي اصلاحه صلحا لمن سواهم الا بهـــم اصلاحه صلحا لمن سواهم ، ولا صلاح لمن سواهم الا بهـــم النناس كلمهم عيال على الخراج واهله ، وليكن نظـــرك

فى عمارة الارض ابلغ من نظرك فى استجلاب الخراج لان ذلك لايدرك الا بالعمارة ، ومن طلب الخراج من غير عمارة ، خرب البلاد ، واهلك العباد ، ولم يستقم امره الا قليللله وانما يأتى خراب الارض من اعواز اهلها ، وانما يعلمون اهلها لاسراف الولاة على الجمع وسوء ظنهم بالبقاء وقللة انتفاعهم بالعبرة ،

وتلخيص تلك العبارات في بلاغة وايجاز بل في روعة واعجاز عناص السياسة المالية الحكيمة حسب المنهسسج الاسلامي لقد ادرك الامام على كرم الله وجهه منذ حوالسسي ١٤٠٠ عام ما توصل اليه عباقرة المتخصصين فيما نسجتسه بنظرية التحليل الاقتصادي الكلي وخبراء المالية العامية حول فاعلية السياسة الضريبية واثر الضرائب على الانتاج وبالتالي على حصيلة الضرائب مستقبلا ، كمـــــا نادى الامام على رض الله عنه بسياسة تقوم على ترشيد الانفاق من خلال عدم اسراف الولاة في جمع المال نظهرا لاسرافهم في الانفاق) ثم ربط - كرم الله وجهه - بيسنن هذه المبادئ الاقتصادية ( اصلاح - عمارة - عدال----ة الجباية وملاءمتها - ترشيد الانفاق ) والقيم الاسلامية الاصيلة ، فقد جعل قوة العقيدة ورسوخ الايمان سياجــــا للتصرف الاقتصادي الرشيد ، فقد نبه الولاة الى الانتفساع . بالصبر وبأنهم ليسوا مظدون وان كل شيء ضان ولا يبقيى الا وجه ربك ذو الجلال والاكرام .

ويمكن تلخيص اهم اسس السياسة المالية في الاسلام كالآتي :

## (١) في حانب الانفسساق:

- (أ) الاعتدال او ما نسميه بلغتنا المعاصيرة (الشرشيد): حيث يقول الله نعائي والذيب اذا انفقوا لم يسرفوا ولم تفنييسيسروا وكان ببن ذلك قواما٠٠٠٠" ( سيسيسورة الفرقان الاية ٦٧)٠٠٠
- (ب) توجيه الانفاق للصالح العام بحدن اختيار القائمين على الانفاق " ولا نؤنواالسفهساء اموالكم التى جعل الله لكم قيسسساما" ( سورة النساء الاية ه) ٠
- (ج) وضع خطوط عريضة ومبادئ بسترشد بهــــا عند الانفاق وخاصة عند توزيع مـــــال الزكاة ،"انما الصدقات للفقرا والمساكيت والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهـــم ، وفي الرقاب والفارمين وفي سبيل اللـــه وابن السبيل ، فريضة من الله ، واللـــه عليم حكيم ،٠٠٠ (سورة التوبة الاية ٢٠)،
- (د) ضرورة الانفاق من المال الحلال حتى يبارك الله فيه " ياأيها الذين آمنـــوا انفقوا من طيبات ما كسبتم ومما اخرجنا لكم من الارض •• " ( سورة البقرة الاية٢٦٧)

- (ه) استخدام الانفاق العام في انعاش النشاط الاقتصادي حسب ما نطلق عليه اليوم مفهوم المضاعف الذي اهله الاسلام منذ السلم وأربعمائة عام حيث يقول تعالى" مشالدين ينفقون اموالهم في سبيل اللسمة كمثل حبة انبتت سبع سنابل ، في كسلم سنبلة مائة حبة ، والله يضاعف لمن يشاء والله واسع عليم " ( سورة البقرة الايسمة والله واسع عليم " ( سورة البقرة الايسمة ١٣٦) .
- (و) ملاءمة الانفاق للوفع الاقتصادى " الذيـــن ينفقون في السراء والضراء والكاظميـــن الغيظ والعافين عن الناس والله يحـــب المحسنين " ( سورة آل عمران الاية ١٣٤)٠

# ه في جانب الايـــرادات:

لقد حددت الايرادات من وجهة نظر الاسلامكالآتى:

- (1) الزكاة وهى الركن الثالث للاسلام ولــــن نتمكن ــ بسبب فيق الوقت ومحدوديـــــة المقام ــ من معالجة تغصيلية لموضـــوع الزكاة خاصة فيما يتعلق بقواعدتحصيلهــا وقواعد صرفها .
- (ب) الفييم؛ وهو ما يؤول للمسلمين نتيجيسة الفتوحات ٠

- (د) عشور التجارة : ( الفرائب الجمركية على الصادرات والواردات ) •
- (ه) موارد اخرى : حيث يجوز لولى الامـــــــر
   فرض ضرائب اضافية في حالة عدم كفايـــة
   الموارد السابقة .

#### السياسة النقدية والمصرفية في الاسلام:

لا نعتقد ان هناك مسألةقداثارت من الجدل واختصلاف الآراء سواء على معيد الفكر الاقتصادي الاسلامي او علما معيد السياسة الاقتصادية الاسلامية مثلما اثارته مسألسة السياسة النقدية والمصرفية .

ونحن نعلم ـ بادئ ذى بداً ان معالجة هــــده المسألة شاق وشائك ولن تقال فيه الكلمـة الاخيـــرة طالما لم نتفق جميعا ـ رجال الدين ورجال الاقتمـــاد ومعهم وافعوا المياسة الاقتصادية ـ على راى موحـــد يراعى فيه عنمرين :

#### (۱) عنصرعقائدی:

وهو عدم الخروج عن الاطار العام والقواعـــد الاصولية للمنهج الاسلامي الاصيل •

# (٢) امر عقلانی :

يتعلق بمراعاة مصالح المسلمين بالاستناد السيى حجج منطقية لا تفرض من الاقتصادى وحده ولا تعسسرض من رجال الدين وحدهم •

والواقع ان معوبة مناقشة موضوع السياسة النقديسة والمصرفية في الاسلام ترجع في جزء كبير منها الى مسلم يكمن وراء تفسير آيات القرآن الكريم واحاديث النبسمي صلى الله عليه وسلم حول الربا .

ويجب في رأينا مناقشة المسألة انطلاقا مــــــن مبادئ اساسية لابد ان تتوفر كحد ادنى للاتفاق بين كــل من يتناول موضوع السياسة النقدية والمصرفية فــــــى الاسلام .

- (۱) ان الكل لايستهدف سوى مرضاة الله ورسوله وبعـــث نهضة اسلامية تقوم على التفهم الكامل للديـــن الاسلامى الحنيف ومحاولة تطبيق مبادى المنهـــج الاسلامى بعورة متكاملة وليس بعورة جزئية .
- (۲) يجب ان يتسع ادراك الكل وفهمهم لمسألة تبسيدو غاية فى الاهمية وهى ان المنهج الاسلامى قسيد جاء بالعموميات والمبادىء العامة الاصلية تاركسا التفاصيل لمقتضيات احوال المسلمين ، وان اللسه سبحانه وتعالى حين اختار الاسلام من بين سائسسر الديانات السماوية حليكون للبشرية دنيسسا

وحين قال سبحانه " كنتم خبر امة اخرجت للنساس " فانه يعلم سبحانه وهو علام الغيوب انه اختسار لعباده الافضل والاصلح وهذه مسألة يجب ان تكسون محل اتفاق والا طرحنا سؤالا اخر هل نحن مسلمسون ام غير مسلمين ؟ وقد سبق القاء ضوء كاشف علسسي هذه النقطة عند تناولنا للعناص الاساسية للمنهسج الاسلامي ٠

- - (1) ابتغاء مرضاة الله ورسوله ٠
- (ب) العمل على تحقيق مصلحة المسلميـــــن وتقدمهم وارتقائهم وان يكون الاقتصـــاد الاسلامي اقتصادا قائدا وليستابعــــا يسير في ذيل الاقتصاديات الاخرى ،
- (٤) وان المرونة في التفكير وتحديد معاني ومفاهيسم الاشياء امر ضروري ، وفي هذا العدد فان السيدي يبحث موضوع السياسة النقدية والمعرفية فيلمسني الاسلام يجب ان يتوافر لديه شرط الالمام الواسسسع بأصول الفقه الاسلامي والمبادئ الاساسيةللشريعسسة

الاسلامية بنفس الدرجة التى يكون فيها على الاطلاع واسع وتفهم بتعمق لامول الاقتصاد والسياسللماتة .

معنى ذلك ان رجل الدين لا يجب ان ينفرد وحـــده بابداء رأى ملزم وقاطع بشآن السياسة النقدية والمصرفية في الاسلام ، كما انرجل الاقتصاد لايحق له الانفرادبالــرأى في هذا الشآن،

ونعتقد لو اننا اتفقنا على هذه النقاط الاربعة ، فسنحقق خيرا كثيرا لديننا ونفعا عظيما لأمتنا الاسلامية ، بدلا من تجاذب الآراء وتبادلها بمورة انفرادية جزئيسة فسهذا يكذب ذاك وتظلل تسلور في حلقة مفرغست لانمل فيها ابدا الى رأى موحد ووجهة نظر محددة تكسون صالحة للتطبيق بل وتطبق فعلا بدلا من الفرق في جسلان نظرى او منهجي يحول دون الاستفادة العملية والتطبيسة الفعلى للمنهج الاسلامي في الاقتصاد الذي نعتقد انسسا سيحقق صالح المسلمين في الدنيا والاخرة ، ويبنسسا المجتمع الاسلامي على اساس الفضيلة والاخلاق والقيمالمالية التي لاغني عنها للتقدم بمعناه الاقتصادي البحت ،

والسوال الذي يجب ان توضع له اجابة محددةوواضحة يمكن ان يعرض كالآتى :

هل النظام المصرفي الحديث القائم حاليا يتعسارض مع روح المنهج الاسلامي في الاقتصاد؟ ولماذا واذا سلمنسا

#### بضرورة بقائه ، فما هي المشكلة ؟

ان الاجابة يمكن ان تكون مختصرة جدا وواضحــــة اذا اتفقنا على ان هذا النظام المصرفى بأكمله نظــام ربوى • فاذا اثبتنا انه ربوى فلا مجال اذن ، للمناقشـة بل سنفع حدا لها على الفور ، لانه من غير المتصــور ، ونحن مجتمع دينه وشريعته الاسلام تطبق نظام يخالــــف صراحة تعاليم الاسلام •

ولكن الذى يعقد المسألة ويجعل الاجابة على النظام التساؤل السابق غير يسيرة هو اننا قد نتفق على ان النظام المعرفى القائم يمكن او ربما لايكون ربويا ونستنلسلد لتأييد هذه الحجة على الحجج التالية :

- (۱) ان الربا في اللغة والفقه يقصد به الريــــادة المطلقة للشيء وهو في المال يعنى زيادته بــــلا مقابل ، كان يدفع المدين للدائن زيادة عــــن رأس المال نظير مدة معلومة من الزمن مع الشــرط والتحديد ويستفاد من ذلك ان الربا يتعلـــــــق بأمرين :
- (۱) وجود دائن ومدين اى إنه يتعلق بعمليــــة الاقراض والاقتراض ولذلك فهو لا يتعلـــــــق بالمعاملات ، ومن هنا نستطيع استخلاص بـــدرة مغيرة قد تبرى النظام المصرفى الحالـــــى من كونه فى مجمله نظاما ربويا فهولايختـــى فقط بعملية الاقراض والاقتراض ، بل يمتـــد

الى انشطة اخرى قد تقرب الى بنسسسد (القروض) (المعاملات) اكثر منها الى بند (القروض) فهو يقوم بخدمات كثيرة ومتنوعة تمتد مسن فتح الحسابات الجارية الى عمليسسات الاستثمار بل والمساهمة في مشروعسسات انتاجية تفيد المسلمين وتحل مشاكلهسم الخاصة بالغذاء والاسكان والبطالة ...... النع وقد قال الله تعالى " احل اللسسه البيع وحرم الربا" اى ان البيع (المعاملات) لا تنطبق عليها احكام الربا.

وقال سبحانه وتعالى" الا ان تكونــــــا تجارة عن تراضى بينكم ٠٠٠"،

(ب) ان الربا يتعلق بعنصر الزمن والشمسرط والتحديد ، واذا طلنا طبيعة نشاط الجهاز الممرفى الحالى ، فسنجد ان هذه العناصر ليست مستوفاة بصورة مطلقة ، فالعلاقمسة بين المرابى والمقترض علاقة مشروطمسة ومحددة بعقد ويلعب فيها عنصرالزمسسن دوره ولكن لننظر ولنتأمل العلاقة التسمى بين المودع ( المقرض) والبنك فسنجدها علاقة يظهر فيها عنصرالاختيار دون الاجبار، فيمكنك ان تفع نقودك في الحساب الجساري ( هذا هو الاختيارالاول ) ويمكنكان تسحبها في اي وقت تشاء ( الاختبارالشانسسي )

المرابي ، فالمرابي يتعلم سلفا ويعلمنتم تماما انه يقترض استغلالا لحاجة ملهـــوف وجريا وراء نزعته في البخل وحجب المسسال عن الغبر ، اما المودع فهو يعتقد انـــه يفيد بماله الفائض غيره من المسلميـــن لان البنك وكيل عنه يقوم باستثمارالامـوال واستخدامها في مشروعات انتاجية او ربميا فى اعانة محتاج ، وهنا يجب ان يكسسون تفكيرنا اكثر مرونة ( ولايجب ان نغف ـــــل يخصص الجهاز المصرفى (طالما لا يوجـــد بيت للمال ) قدرا معينا من ارباحـــــه لاقراض المحتاجين من المسلمين بدون مقابل ان تحليلنا يتعلق بالفترة الانتقالية التي تفصل بين النظام المصرفي الحالي والنظام المصرفى الاسلامى المرتقب فلاشك ان عمليسة المشاركة هي الهدف النهائي للعملي....ة المصرفية والاسلوب الامثل ـ وان لم يكـــن الوحيد - لاستثمار المال ، ولكن فـــــــ الظروف الحالية ونظرا لما يحيط بعمليه المشاركة من مشكلات فاننا نقترح معالجية المسألة بصورة تبعد النظام الحالى عـــن شبهة الربا ، فنجعله يتكيف مع المنه\_\_ج الاسلامي وليسالمطلوب ان يتكيف المنهسسيج الاسلامي معه • (۲) ان اقراض من یحتاج لاقامة مشروع تجاری ، فانـــه
من غیر المتصور ومن غیر المنطقی اعطاؤه المــال
بلا مقابل الماذا ؟

ان تطبيق قاعدة " لاضرر ولأضرار " كفيل وحصده بعدم اقرار ذلك ، ومع ذلك فاننا لن نكتفصصات بحكم عام له قوة الاقتناع بما يكفى ، بل سنسصوق الحجة التحليلية التالية :

اذا كانت المشكلة تنصب اساسا على اخذ البنك ( فائدة) عند الاقتراض فاننا يجب ان ننـــاقش بهدوء وبتحليل موضوعي منطقى اولا ومستنـــــد الى ظفية اقتصادية ثانيا وفير متعارض مــــع منهج الله ورسوله ثالثا - طبيعة سعر الفائسسسدة ان صعر الفائدة ليس سوى عائد لرأس المال الــــنى يعتبر من عوامل الانتاج الاربعة ( الارض ـ العمــل -رأس المال ـ التنظيم) ورأس المال ليس سلعـــــة مرنة كالماء والهواء لاتنتج بتكلفة ولاتتقافـــــــ ثمنا عن ادائها ، فلو كان كذلك لما حق له تقاضى عائدا ولكن راس المال بلورة لعمل سابق وجهـــد مبذول ، وهو لايقل اهميته عن عنصرى الارض والعمل ، فهل يتمور ان يعمل شخص بلامقابل( دون تقافــــــى اجر) وهل يتمور ان تقوم بمنح شغص قطعــــــة ارض لزراعتها دون مقابل ولماذا احيط عائـــــد راس المال وحده دون سواه من عوامل الانتاج بهــده الزوبعة من تباين الآراء، وتعارض وجهات النظر؟

وما الذي نريده بالفيط ، وهل نريد وفعالاباخذ رأس المال في ظله اي عائد ؟ ذلك عير منسسور، واذن هل المشكلة في تسمية هذا العائد. لمنطلسق عليه اذن عائد وليس سعر هامنة طالما انسسا اتفقنا مبدئيا على انه ليس هو الربا (حيسسد يتعلق الربا كما ذكرنا بعنصر الحاجة وندبسد شرط المدة والزيادة المطلقة) فالفائدة لبست تمن الانتظار كما يرى الكلاسيك والا ــ كانت هي للربسا اقرب لانه ايضا ثمن للانتظار ولكنها ثمن استفدام رأس المال او عائد استفدام رأس المال .

(٣) اذا كان الخلاف او الاختلاف حولدور الجهاز المصرفي ونشاطه فنعتقد انه خلاف ليس في صالح الاسسسلام ولا المسلمين لانه دور لايمكن انكاره ولا يمكسسن الاحتجاجبالقول بان الاسلام في عهده الاول لم يكن به نظام مصرفي ولا وقعنا في الفخ الذي يرسمه لنساء اعداء الاسلام وهو عدم تلاؤم الاسلام مع الحيساة العصرية واننا سنكون في ذلك أبعد ما نكسسون عن روح المنهج الاسلامي الذي ذكرت مرارا انسسه يفع الاسس العامة والمبادئ العريضة تاركسسا التفاصيل لمقتضيات الظروف ولو انسقناوراء هده النظرة الضيقة لحرمنا استخدام وسائل النقسسل المعاصرة (سيارات وطيارات وقطارات) بزعم عسدم ذكرها في القرآن الكريم والسنة النسبويةالمطهرة.

فالخلاف اذن وهذا ما نفتقده ـ كمن لا مى وحسود الجهاز المصرفى المعاصر من عدمه بل فى كيفيسسة

ادائه لدوره وبالتحديد فيما يتعلق بمسألة الفائدة ونعتقد اننا قد سقنا بعض الحجج التى قد تلقىيى فوا كاشفا وموضحا على كون وظيفة الفائدة علىيى انها عائد لرأس المال شأنها شأن الاجر والربيع والربع .

(٤) هل مجرد استبدال كلمة الفائدة بلفظ العائـــــد او الربح كما حدث حاليا في البنوك الاسلاميـــة \_ يعتبر \_ من وجهة نظر واضعي فكرة تلك البنوك حــلا للمشكلة ؟

اعتقد اننا يجب استكمالا لامانة البحث العلمى وتمشيا مع روح الاسلام فيما يتعلق بخدمة المسلميسن والمجتمع الاسلامى ما يجب ان نقيم تجربة تلك البنوك انطلاقا من التساؤلات الآتية :

هل تقوم فعلا تلك البنود بانشطة ـ تغاير تلسك الانشطة التى تقوم بها البنوك الاخرى ، ام انهسا تقوم بنفس الشى ، بل وريما لا تقوم الا بانشطسسة أقرب الى التجارة والمضاربة فى الذهب والعملسسة الاجنبية اكثر منها انشطة صناعية او زراعيسسة او اسكان شعبى ،

كيف يحسب العائد الذى توزعه تلك البنوك على... فرض انه يختلف عن الفائدة ان اى دارس ـ ولا نقول متخصص فى الاقتصاد ـ ليقف فى حيرة وتعجب من ذلسك المشروع الذى يؤتى عائده كل ٣ شهور؟

اللهم الااذا كان هذا العائد محدد سنويسسا \_ بعورة مسبقة ثم يوزع بعفة ربع سنوسة وما هـــــو الاختلاف اذن عن الفائدة ؟

ان معظم عوائد البنوك الاسلامية نناتى مـــ ن عمليات تلعب فيها فروق الاسعار دورا كبير اوعمليات ليست من طبيعة انتاجه تخدم المجتمع الاسلامـــ في المدى الطويل ، بل قد يخشى معظمها عمليـــة المشاركة التي خلقه من خلقه من اجلها حشيـة تحقيق خسائر مما قد يجعلها متخمة بسيولة عاليـة فهل ذلك في صالح المجتمع الاسلامي ورفاهيـــــة

(ه) يستند البعض في احتجاجه على فكرة الفائسسدة كمقياس لعائد رأس المال وانها مترادفة مع مفهوم الربا الى وجهة نظر كينز حول محددات الادخسسار اذ يرى كينز ان الادخار يتحدد بمستوى الدخل .

ويعنى ذلك ان الفرد يمكن ان يدخر حتى في ظلل وفع ينعدم فيه وجود الفائدة ،

والحجة لا غبار عليها من الناحية التحليليسة فهى منطقية وعملية لان مستوى الادخار يتحدد فعسلا الى حد كبير بمستوى الدخل ٠٠٠ ولكننا نسسرى ان ما يكمن خلف الاطار المنطقى الظاهرى لهسسده الحجة هو الاولى بالتفنيد :

- (أ) صحيح ان الادخار يتحدد بمستوى الدخليل ، ولكن ذلك لا يمنع من القول بأن مستحسوى الدخل لا يمثل السبب الوحيد للادخليل فالادخار يتوقف ايضا على عوامل موضوعيل مثل مستوى الاسعار ومعدل التفضيل الزمنلي بين الاستهلاك الحالى والاستهلاك المستقبللي هذا بالاضافة الى الكثير من العوامللية .
- (ب) اذا سلمنا بأن الادخار يتحقق حتى ولىسو لم توجد الفائدة فان المشكلة لن تحسل عند هذا المستوى ، فالسؤال الاكثر اهميسة الذى يفرض نفسه هو : اين ستذهب تلسسك المدخرات ؟ وكيف سنضمن انها ستتحول السي استثمارات ؟ ان الادخار لن يتحول السي استثمار في ظل انعدام الفائدة الا فيسي ظل تمورين : حالة فرد يعاب بالغفلة وعدم التبعر بحيث يضحى بانفاقه الحالى ليدفسر لمجرد الاقراض بلا مقابل او حالة فرد يبلغ من المثالية والزهد بحيث يدخر لمجسسرد الاقراض بلا مقابل ، لمجرد الثواب المعنوى، ونعتقد ان العالم الذي نعيش فيه لم ولين يبلغ مثل تلك المثالية .

ان الفاء مفهوم الفائدة - التى عتبرها عائده استخدام رأس المال - وقد لايؤثر على حجم ادخار

وهذه هى الحجة التى يستند اليه الكثيريسين دون تمحيص ولكن الادخار لن يتحول الى استمسار بل يكون امامه خيارين احلاهما مر كما بنسسسال: اما ان يكنز واما ان يقرض فى الدفاء ،غربنسية ربوية ،

ففيما يتعلق بتطبيق المعيار الاول يبدو لنسا ان منح رأس المال معدل عائد ثابت مسألة تتوقسف على مدى اعترافنا من حيث المبدأ بأهميسسة رأس المال ودوره في العملية الانتاجية من جهسة ومدى ترادف معدل عائد رأس المال مع الربا .

والواقع ان الربا يتعلق اساسا بالقروض ويتعلق بعقد يقوم على الشرط والتحديد ١٠ما في حالــــة معدل عائد رأس المال في النظام المعرفي الحديــث

فان شرط المدة ( النسبية ) مفقود لان المقسسر في والمودع يستطيع سعب نقوده في اي وقت يشاء وهسسو وفع يختلف تماما بحق عن حالسة المرابسسساة حيث يتعين على طرفى المفقة عدم الرجوع ( عسسدم فسخ العقد) في خلال المدة المتفق عليها .

ومن جهة اخرى فان تقاضى المودع للفائسسدة على رأسماله فى النظام المعرفى الحديث يعتبسر مسألة اختيارية وليست اجبارية اما فيما يتعلسق بثبات العائد (الفائدة) فهى مسألة يتحقق بهسا معلحة للطرفين، مثل ثبات الاجر بالنسبة للعامسال تماما فهو يحقق الامن للعامل حيث يعرف انسسسه سيتقاضى اجرا ثابتا فيرتب وضعه الاسرى اعتمسادا على ذلك كما ان رب العمل يستطيع تنظيم منشآتسه وتوقع ارباحه وخسائره على اساس سليم .

اما تغير معدل العائد بمورة حادة (قد يتحقى معها خسارة) فهي مسألة مضرة بكل من المسسودع والمقترض، وقد يؤدى الى احجام المسقتسسرض ( المودع) عن ايداع نقوده في البنوك لأنه غيسسر ملزم بذلك واذا اراد اقراضها بنفسه فقد تعسسود الى وضع الربا المقنع كما سبق وان ذكرنا ذلك،

ان المطلع على مساهمات العلامة الكبير بن فلسدون (Y) ليلاحظ انه قد حسم مسألة الطبيعة الخاصة لـــرأس المال حيث اعتبره بلورة لعمل انساني وتحدث بسه منفعة للعباد فلماذا يحاط اذا بومع خاص حينهـــا يتقرر له عائد مثل العمل تماما وهو من جنسسه ، ويقول بن خلدون في مقدمته المشهورة وهو الغمسل المعنون في حقيقة الرزق والكسب ( لابد من الاعمال الانسانية في كل مكسوب متمسور لأنه ان كان عمسلا بنفسه مثل الصانع فظاهر، وان كان مقتنى مسسسن الحيوان والنبات والمعدن (راس المال) فلا بد فيه من العمل الانساني والالم يحصل له ولم يقع بـــه انتفاع) لا يستطيع ان يجامح احد شك حول اهميـــة البنوك والجهاز المصرفي لحياتنا المعاصرة فقسسد اعترضت ذلك الجهاز في تلك الحياة وتكامل معها ، فالجهاز المصرفي لم يعد تلك الادارة التي ظهـــرت تاریخیا منذ قرنین او اکثر ـ لتؤدی وظیفـــــة المراباة ولكن اصبح يرتبط باحتياجات النسساس ومعاملاتهم اليومية ، فالجهاز المصرفي يقوم باداء العديد من الخدمات للافراد والحكومات للمشروعسات واصبح اداة هامة ليستر النشاط الاقتصادي كمسسسا يمكن ان يكون غامل استقرار او عامل اختلاف لذلسك النشاط ، ولذلك يجب ان يكون هذا الجهاز المصرفسي تحت رقابة الدولة بل ويجب ان يكون مملوكاللدولة •

ان ای معالجة لدور النظام المصرفی فی الاسلام یجب ان تکون واقعیة ومنطقیة وغیر خارجة علیب علی الاطار العام للمنهج الاسلامی الذی یقوم علی تیسیر الحیاة وعدم تعسیرها طالما لم یقع مخالفة لله سبحانه وتعالی ، فلا یتمور فعلا ان تتعلیا المناقشة بالنغا الجهاز المصرفی بالقول بآنیسه معدر الشرور والآثام بل ان الاولی هو البحث عسین وسیلة او وسائل تعدل بها وظیفة الجهاز المصرفی فنتفادی افراره ونستفید بمزایاه هی کثیبرة ولا شك فبدونه لن یستمرالنشاط الاقتصادی ولیسن تدب الحیاة فی اوصال المعاملات التجاریة فالجهاز المعرفی حالیا لا تقتصروظیفته الاساسیة فی اسلیا لا تقتصروظیفته الاساسیة فی العملیات الاترائیة وتعبئیسیسلات الاقراف بل ان نشاطه یرتبط بتسییر المعاملات المعامسات الاقراف بل ان نشاطه یرتبط بتسییر المعامسات الاسامة فی العملیات الانتاجیة وتعبئیسیسات

ان فعف الوازع الدينى والتزوير فى نتائسسة حسابات الارباح والخسائر يشكك فى امكانيسسسة استخدام نظام المشاركة فى ظروف لا يطبق فيهسسا المنهج الاسلامى بأكمله لانه كل لا يتجزأ ،فالموضوع ليس الغاء نظام المشاركة فهذا ليس واردولامعقول، ولكن المهم هو تهيئة المناخ الذى يتحقق فيسسه هذا النظام بصورة فعالة ،

ان هناك تجربة قد حدثت فعلا فى الدقهليــــة ( ميت غمر) ثبت ان البنوك قد عدلت عن فكــــرة المشاركة ولجأت مرة الى نظام القرض مع تحديـــد عائد معین ( ای اننا قد استبدلنا کلمة فائسسدة بعائد ) مع مراعاة نوع المشروع واهمیته ۰

(A) يمكننا ان نقترح حلا منطقيا وعمليا يساهم في تعديح وظيفة رأس المال من جهة وفي التكامل بين فكرة ثبات العائد كعنمر تأمين وتفاوته ترجمية لمساهمته في العملية الانتاجية فقد اصبح مين المعترف به الان من نظريات تحديد الاجوران الأجسر الكلي للعامل يتشكل من عنصرين : عنصر ثابت وهو الاجر الشهري او الاسبوعي او النعف سنوي المحدد مسبقا وفق التعاقد بين العامل ورب العمل وعنصر متغير يدخل فيما يسمى بالحوافز ويتوقف علين الاقل في المشروعات ذات الصبغة التجارية علين نتائج الحسابات الختامية للمشروع في نهايييية

ولماذا لا تطبق هذه الفكرة على رأس المسسال حيث اننا قد اتفقنا على انه عنصر هام مسسسن عناصر الانتاج لايقل دوره عن العمل ، كمسسسانه يتقاضى عائد، ويمكن ان يتكون عائداستخدام رأس المال من عنصرين عنصر ثابت كحد ادنى ثسسم عنصر متغير يتوقف على نصيبه في الربح السنسوى، فان تحققت خسارة فسيحل على الحد الادنى ،

(٩) يمكن ان تحل المشكلة حلا عمليا بتصعيـــــ دور رأس المال وبجعله في مصاف دور العمل ، فكمـــا ان العمل يتقاضي عائد ثابت يوصف بالاجربالاضافــة الى حوافز معينة خلال العام او فى نهاية العسسام تتأتى من ارباح المشروع وتتفاوت تلك الحوافسسر حسب المركز المالى للمشروع فى نهاية المسسدة ، فان رأس المال يستطيع ان يأخذ معدل عائد ثابست كحدأدنى ، ثم يتحدد نصيب اخر يتوقف على الربسح والخسارة للبنك فى نهاية المدة وبطبيعة الحسال فان معظم ارباح البنوك مشتقة من ارباح الشركسات ومن المشروعات التى ساهمت فى تمويلها أثنسساء انشائها بمورة مباشرة ،

وبذلك نجعل العائد الكليلرأس المال يتفسساوت فمنه قدر ثابت مثل الاجر لتحقيق قدر من الضمسان والامان للمقترض فانه مفيد للبنك حسب مايستطيمان يتوقع على الاقل الحد الادنى من مصروفات التشغيلية ثم قدر متغير يحصل المودع مساهليما ومشارك في مشروعات البنك كما سيحمل البنك بدوره ويختار اففل المشروعات لأنه يستهدف المصلحات المتبادلة (مبدأ العائد المتحرك) .

### السياسة التجارية في الاسلام:

# (٦) التجارة الداخليـة:

والاسلام يتميز كما قلنا بانهمنهج للديــــن والدنيا ولذلك وضع القواعد ورسم الحدود التـــى تساهم في بناء الفرد داخليا وخارجيا، ومن ذلــك ما نلاحظه في تنظيم المعاملات التجارية ، حيـــث وضعت للتجارة من خلال التاجر شروط وقواعداهمها الصدق والامانة والتمسك بالقيم الفاضلة والمثــل العليا واهمها منع الاحتكار وعدم المغالاة فـــى العليا و

وقد قال صلى الله عليه وسلم ( ان الله يحسب التاجر الصدوق ) (۱۲\* وقال ايضا التاجسسر الصدوق مع الكرام البررة "(۱۳\*)

وقال المعطفى على الله عليه وسلم" من غـــش امتى فليس منى "(١٤\*)وقد قال الله تعالـــــى فى شأن التجارية " ١٠٠٧تأكلوا اموالكم بينكم بالباطل ، الا ان تكون تجـــارة عن تراض منكم " ( سورة النساءُ ــ الاية ٢٩)٠

وقال سبحانه وتعالى " احل الله البيع وحمسرم ، الربا" ( سورة البقرة ٢٧٥) •

وقال تعالى " اوفوا الكيل ولا تكونوا مــــن المخسرين " ( سورة الشعراء الاية ١٨١ ) ٠

وقال تعالى ايضا" اقيموا الوزن بالقســـط ولا تخسروا الميزان " ( سورة الرحمن الاية ٩)٠

#### التجارة الخارجيمسة:

قال الله تعالى " ومن الناس والدواب والانعسام مختلف الوانه كذلك انما يخشى الله من عباده العلماء" ( سورة فاطر الاية ٢٨)٠

لقد حبا الله سبحانه جلت قدرته كل امة بمقدرات وامكانيات مادية ( موارد طبيعية ورأس المال) وبشريسة ( الاستثمارات البشرية بالمعنى الواسع ) تختلف عمللا انعم به على سواه فلا اتفاق في المناخ فان اقتربت بل وان اختلطت الحدود ، ولا تماثل في الموارد وان تشابسه المناخ فلكل امة قدراتها ولكل شعب تراثه الخاص بلله واطاره الاجتماعي والتنظيمي والحياسي المتميز،

وكما اراد الله تعالى ان يكون لكل منا دورمعلوم ومهمة محددة فى الحياة ، وهل تفاوت المهام واختــــلاف الادوار من ضرورات البقاء ليتخذ بعضنابعضا سخريــــا " ورفعنابعضكم فوق بعض درجات ليتخذ بعضكم بعضـــا سخريا"

فيهكذا الامم لكل منها دور معلوم ، ففي كل منها مواردوامكانيات متميزة لكي تمد كل دولة يدهالغيرها ، فتتشابك المصالح وتنشأ وتتعزز اواصر الاتصال ، فيستمسر ركب الانسانية دون توقف الى ان يرث الله الارض ومسلما .

وقد عرف العرب التجارة الدولية حتى قبل الاسسلام نفسه ولا نأتى بجديد حين نقول ان مزاولة التجارة كانت

حرفة المصطفى صلى الله عليه وسلم وقد ورد في القسسرآن الكريم ( رحلة الشتاء والصيف ) .

وامتد النشاط التجارى للعرب المسلمين بعدالاسلام حتى جابوا الدنيا من شرقها (المين والهندواندونيسيسا) الى غربها (المغرب العربى ومعر وليبيا) واتجهلسسوا جنوبا الى جنوب السودان وشمالا الى حدود تركيلسساوايران واطراف ما يعرف الآن بالاتحاد السوفيتي .

وقد قال الله تعالى فى ضرورة التجارة الدوليسسة بالمعنى الواسع (حركة السلع والاشخاص ورؤوس الامسوال ) "يا أيها الناس انا خلقناكم من ذكر وانثى وجعلناكسسم شعسوبا وقبائل لتعارفوا ان اكرمكم عند الله اتقاكسم، ان الله عليكم خبير" (سورة الحجرات الاية ١٥) .

ويستحيل على اى امة مهما كانت درجة قوتهــــــــش وعضمتها وايا كان حجم تراثها ومواردها ، العيــــــش فى عزلة تامة عن باقى اقطار العالم فالعزلة بالإضافـــة الى انها مستحيلة فى عالمنا المعاصر، فهى ايضا غيــر مقبولة ومن يرضى بها فحكائما طوق عنقه بيديه وكانمـا قام تشكل حركته بمحض ارادته ،

ولايجب ان تختلف الاسس التى تقوم عليها التجسسارة الخارجية من تلك التى تقوم عليها التجارة الداخليسة، اذ كلاهما يؤسس على اساس المدق والامانة والبعسسسد

عن الغش والاحتكار اى ان كلاهما يحقق النفع والخيسسو للمجتمع من خلال تبادل السلع والخدمات بطريقة يتحقسق معها منافع انتاجية ( زيادة الانتاج ودرجة التخصيسس وتقسيم العمل ) ومنافع استهلاكية ( ارتفاع مستوى رفاهية المستهلكين من خلال رخص الاسعار وجودة المنتجات وتوفرها بصورة دائمة ) .

#### الخلامسة

\_

لقد استطعنا في هذا الحيز المحدود من الدراســـة الذي فرفه عنصر فيق الوقت ـ القاء بعض الضوء علــــــى اهم ما يميز المنهج الاسلامي بعقة عامة وفي الاقتصــــاد بصفة خاصة .

فلقد لاحظنا ان المنهج الاسلامي منهج يتسم بالخصائص التالية : الشمولية والتكاملية والتوازنية والعقلانيسة والديناميكية وقد ايدنا كل مفهوم من تلك المفاهيسسم بآيات من القرآن الكريم واحاديث نبوية مظهرة •

ثم عرضنا لاهم اسباب تخلف المسلمين وارجعناذلك الى عنصرين بعدهم عن التمسك بالمنهج الاصيل الذى تتحدد خطوطه العريضة بالقرآن الكريم والسنة النبوية ويكمن العنصرالثانى فى النظرة الفيقة لمشكلة التخلصين باعتبارها مختصة بالاطار الاقتصادى للبحث وفى نهايسة البحث قمنا باستعراض اهم عناصر( اهداف وادوات) السياسة الاقتصادية فى الاسلام وقد حصرناها فى سياستين اساسيتين اساسيتين السياسة التنمية وسياسة التوزيع ثم عرضنا لأهصم السياسات الاقتصادية المعاونة واهمها السياسةالمصرفيسة والسياسة التجارية ٠

# مراجع القسمالثانى

# (٣) المبحث الثالث:

- د ابراهیم دسوقی اباظة مرجع سابق ٠
- د عبد الرحمن يسرى احمد ، التنمية الاقتصاديـــة والاجتماعية في الاسلام ، دار شباب الجامعــــة ، الاسكندرية ١٩٨١ .
- محمود محمد بابلى ، الاقتصاد فى ضوء الشريعــــة الاسلامية ، دار الكتاب اللبنانى ، بيروت ، ١٩٨٠٠
- د، منسمور احمد التركى ، الاقتصادالاسلامى بيسسسن النظرية والتطبيق ، المكتب الممرى للطباعسسة والنشر، ترجمة لكتاب أ، منان )
  - ده یوسف ابراهیم یوسف ، مرجع سابق ه

# (٤) المبحث الرابع:

- د ابراهيم فراد احمد على ، الانفاق العام فــي الاسلام ، مكتبة الانجلو المصرية ، ١٩٧٣ .
- د، محمد شوقى الفنجرى ، المدخل الى الاقتصــاد الاسلامى ، دار النهضة العربية، القاهرة ، ١٩٧١ ، مراجعسابقة ،

د، عوف محمد الكفراوى ، سباسة الانفاق العلم
 فى الاسلام ، مؤسسة شماب الجامعة للطباعة والنشر
 والتوزيع ، الاسكندرية ، ۱۹۸۲٠

# (٥) المبحث الخامس:

- ـ أ مشان ، مرجع سابق ٠
- ـ د ابراهيم الطحاوي ، مرجع سابق ٠
- ـ د، احمد شلبى ، الاسلام والغضابا الاقتصادـــــة الحديثة ، دار الاتحاد العربى للطباعة ، القاهـرة ١٩٨٢٠
- قطب ابراهيم ، السياسة المالبة في الاستسلام ،
   الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ١٩٨١٠
- . د. محمد سلطان الوعلى ، لمحاضرات في اقتصاديات النقود والبنوك ، ١٩٨١ •
- د. يوسف قاسم ، التعامل التجارى في ميسسزان
   الشريعة ، دار النهضة العربية ، ۱۹۸۰ •

توثيق الاحاديث النبويةالشريفة الواردة بالبحــــــث

حدیث (رقم۱\* ) " ترکم فیکم ما ان تعسکتم به ،فلن تضلوا أبـدا،
. کتاب الله وسنتی " ۰

# التفريسج:

الحديث اخرجه الحاكم في المستدرك عن ابي هريسرة ( كذا في الفتح الكبير ٢٧/٢ ) •

- حدیث (رقم۲\* ) " اتق الله ،واعبده کأنك تراه فان لم تكن تسـراه · فانه یراك " ۰
  - التخريـــج :
  - سبق تخریجه ۰
  - حديث (رقم٣٣ ) " من عمل منكم عملا فليتقنه "
    - التغريـــج:
    - سبق تخریجه ۰
- حديث ( رقم ٤ \* ) " هذا خير لك من انتجى المسالة نكته في وجهـــك يوم الفيامة " ·
  - التخريسيج:
  - سبق تخریجه ۰

حديث (رقم ٥٠٠) " التمسوا الرزق في خبايا الارض "

# التخريـــج:

اخرجه الدارقطنى ،والبيهقى ني شعب الايمان عسسن عائشة رضى الله عنها ( ابن عساكر عن عبداللسسه بن ابى عباس عن ابى ربيعة ) .

حديث (رقم٦\* ) " الناس سواسية كأسنان المشط ،لا فقل لعربــــــى على اعجمى الا بالتقوى والعمل الصالح " ،

التفريـــ :

سبق تخريجه •

حدبیث (رقم ٧ \* ) " من كان عنده فضل زاد فلتیعد به علی من لازاد له ، ومن كان عنده فضل ظهر فلیعد به علی من لاظهرله "

# التغريسج:

سبق تخريجه •

﴿ حَدَ الْبَرِي لِعَدِم ۚ مَن اصناف الأموال حتى ظننا أن ليس لنا من مالنا حديث (رقم ٨\* ) " من أصناف الأموال حتى ظننا أن ليس لنا من مالنا الأما يكفينا "

# التخريـــج :

سبق تخريجه ٠

حديث (رقم٩\* ) " تؤخذ من اغنيائهم فتردعلى فقرائهم "

# التخريـــج:

رواه البخارى ومسلم عن رواية ابن عباس رضى الله عليه عنهما ونص الحديث " روى ان النبى صلى الله عليه وسلم بعث معاذا الى اليمن فقال صلى الله عليه وسلم " اعلمهم ان عليهم صدقة تؤخذ من اغنيائههم وترد على فقرائهم ".

حديث (رقم١٠٠) " ليس منا من بات شبعان وجاره جوعان وهويعلم"

التخريـــج:

سبق تخریجه .

حديث (رقماا\*) " اذا اعطيتم فاغنوا ،كرروا عليهم الصدقــــة ، وأن راح على احدهم مائة منالابل " .

التغريـــ :

سبق تخریجه .

حديث (رقم١٢ﻫ) " ان الله يحب التاجر الصدوق "

التغريسج:

سبق تخريجه .

( 1-17 )

حديث (رقم ١٣\*) " التاجر الصدوق مع الكرام البررة "

التفريــج :

سبق نخریجه ۰

حديث (رقم١٤١) " من غش امتى عليس منى " -

سبق تحريجه

المنهج المنهج المنهج المنهج المنهج المنهج المنهج المنهجة المنه

مسيح عيد المنعب عبد المروض بنك لمنمين العناعية

# المصرف الإسلامي المنهج الإسلام للافاروا لاستمار والتنمية كالمنول التجاية

مرى عبدالمنع عبدالمؤ*وق* بنك لمسمية لصناعية

تقديــــم

فى ضوء ما أتفق عليه علماء الفقه الوضعــــــه من تعريف لعلم الاقتصاد الاسلامى ، يمكننا ان نعرفــــه بأنه :

" العلم الذي يبحث في نشاط الانسان في المجتمع من حيث حموله على الاموال والخدمات حسب المنهج السسذي رسمته الشريعة الاسلامية للحصول عليها (\*)"

والباحث في النظام الاقتصادي الاسلامي لا بــــد له ان يبحث في هذا النظام من واقع فلسفة التشريـــع الاسلامي في كل ما جاء به ، لأنه نظام كامل مترابـــط متوازن ، يغذي بعضه بعضا، وتأخذ بدايته بنهايتـــه ومقدمته بخاتمته ، وتترابط احكامه ، ما كان منهـــا في دائرة العقيدة او دائرة الاخلاق ، أو دائــــرة الاحكام العملية .

ولما كانت الشريعة الاسلامية كل لا يتجزأ ،ولما كان الايمان بها هو فى حد ذاته ،التزاما بالوفـــا ولا موجباتها ، لا تغريط فى شىء منها ولا انكـــار لشىء مما يثبت ثبوتا قطعيا فيها ،لما كان الامـــر كذلك ،فقد رأى الباحث ان يتناول بالدراسة موضوعــا من اهم وأكبر الموضوعات التى شار الجدل حولهـــا

<sup>(\*)</sup> د · حسن الشاذلي ـ الاقتصاد الاسلامي ـ مصـــادره وأسسه ـ القاهرة ١٩٧٩ ·

خلال الفترة الاخيرة والذي يتمثل في اعتبار التعاميل بالفائدة في البنوك على اختلاف تخصصاتها ضربا ميسين ضروب التعامل بالربا مما دعى الكثير من رجال الفكسير الاقتصادى الاسلامي الى تسمية كل البنوك الباريسية والبنوك الاخرى التي تتعامل بالفائدة بالبنوك "الربوية"،

ولقد كان في المقابل ان اجتهد الكثير من علما الاسلام ،ورجال الفكر الاقتصادي الاسلامي في وضع الاسلسلامية ،ووسائل التطبيق العملية لبدائل التعاملل البنوك ، وذلك من خلال الرجوع السبي احكام الشريعة الاسلامية وهو ما أطلق عليه المسلمان

وعلى مدى سنوات قليلة قام العديد من هــــــنه المصارف في كثير من الدول الاسلامية والعربية ،كمـــا اتجه بعضالبنوك التجارية الى تخصيص فروعا لها تتعاملل طبقا للشريعة الاسلامية ، ولتنسيق الجهود وسبل التعاون بين هذه المصارف ، فقد تم انشاء الاتحاد الدولــــــــ

وفى هذا الصدد تم اعداد هذه الدراسة ، امـــلا فى القاء الضوء على تعريف شامل لمفهوم المصـــارف الاسلامية ودورها فى المجتمع ،مع ايضاح للفارق الاساسى بينها وبين البنوك النجارية الاخرى .

# اطار الدراســـة

#### الفصل الأول:

### حول قضايا الاستثمار في الاسلام:

- « قضية تحريم الربا ·
- 🚁 قفية تحديد المعاملات المباحة شرعا ٠
- قضية ضوابط ومعايير الاستثمار في الاسلام •

#### اللهمل الثاني :

## ماهية المصرف الاسلامى:

- المبادئ العامة التي تحكم فكرة انشائه .
  - \* تعریفه ۰
  - ير اهدافه ٠
  - 🚜 مصادر تمویله
  - \* الخدمات المصرفية التي يقدمها •
- الاطار العام والاطار الشرعى لعمل المعمرين
   الاسلامي •

#### الفمل الثاليث:

# أساليب توظيف الأموال واستثمارها في المصحصرف

#### الاسلامي :

\_\_\_\_

- الاستثمار المباشر
- الاستثمار بالمشاركة
  - 🗶 المضاربة
  - المرابعة

# الفصل الرابسع :

فى مجال تقسيم المشروعات الاستثمارية فـــــى

#### المصرف الاسلامى:

- مبادئ تقييم المشروعات الاستثمارية
  - معاییر اتخاذ القرار الاستثماری
- ★ الشروط التي يجب ان يمنح على اساسهـــا الائتمان •
- طریقة الانفاق علی المشروعات وتحدیـــد
   ارباح عملیات الاستثمار
- عملية الرقابة الشرعية على معامــــلات
   المصرف الاسلامى ٠

#### الفصل الخامس:

اوجه الفرق بين البنوك التجارية والمصحصارف

## الاسلامية :

« كيفية توزيع العائد

\* الودائع

\* استثمار الاموال

الفصل الأول

---

# (١) قضية تحريم الربـــا

# (أ) تعريف الربا ودليل تحريمه :

تعنى لفظة الربا الزيادة ، وهو المعنى الذي قصده العرب اما التعريف الامطلاميييي الدي المقهى للربا فكما عرفه الأحنييييييييييييي المنقسم الى قسمين (\*)

ربا الفضل ،وربا النسئ ،اما ربا الفضلل فهو زيادة عين مال سرطت في عقد البيع علملك المعيار الشرعي وهو الكيل او الوزن ٠

واما ربا النسئ فهو ففل الحلول على الاجل ، وففل العين على الدين في المكيليسين او الموزونين عند اختلاف الجنس او غيسسسر المكيلين او الموزونين عند اتحاد الجنس ،

<sup>(</sup>x) د وقعت السيد العوضى ، منهج الادخاروالاستثمار في الاقتصاد الاملامي ٠

من هذا يتضح ان ربا الفضل يعنى الزيسادة التى تؤخذ عند تبادل شىء مماثل ، ومن آدلسة تحريم هذا النوع حديث الرسول صلى الله عليسه وسلم " لا تبيعوا الدرهم بدرهمين فانى اخساف عليكم الربا "(١\*)

وايضا حديث " الذهب بالذهب والفضــــة بالفضة ،والبر بالبر والشعير بالشعير ، والتمــر بالتمر ، والملح بالملح مثلا بمثل ، يدا بيـــد ، فمن زاد او استزاد فقد أربى "(٢\*)

ويعرف ربا النسيئة ،بأنه الزيادة التى يأخذها الدائن من مدينه فى مقابل التأجيسل ، ومن أدلة تحريم هذا النوع ما ورد فى القسرآن الكريم ، مثل قوله تعالى : " الذين يأكلسون الربا لا يقومون الا كما يقوم الذى يتخبطسسه الشيطان من المس ذلك بأنهم قالوا انما البييع مثل الربا وأحل الله البيع وحرم الربا فمسن جاءه موعظة من ربه فانتهى فله ما سلف وأمسره الى الله ومن عاد فأولئك اصحاب النار هسسسم فيها خالدون " صدق الله العظيم " سورةالبقرة .

# الربا الجاهلـــى:

اختلفت الآراء على نوع الزيادة فى ربا الجاهلية ، وهل كانت الزيادة على السلم

الدين تشترط ابتداء في العقد ام انها كانسست تشنرط عند حلول الاجل والعجز عن السداد ؟

والأرجح ان الربا الجاهلي كان يشترط في المعقد بدايته (\*)

(ب) موقف بعض علماء الاسلام من قضية ارباح صناديت

التوفير، والفائدة:

رأى الشيخ محمد عبده :

يرجع تاريخ اثارة هذه المسكلة الى عهد الشيخ محمد عبده ،ولقد سجل آراءه عـــن الربا ،وهو يفسر آيات الربا الـــواردة في القرآن الكريم وجزء آخر سجله فـــي الفتوى المنسوبة اليه عام ١٩٠٣ بشــان ارباح صناديق التوفير ٠

فيما يتعلق برأى الشيخ محمد عبــده عن الرباكحكم عام فانه يجزم بحرمتـــه وهو في هذا يتفق (\*\*\*)مع عامة المسلمين٠

<sup>(\*)</sup> الامام محمد الرازى فخر الدين " مفاتبح الفيب المشتهر بالتفسير الكبير " ·

<sup>(\*\*\*)</sup> مجلة المنار ، المجلد ۹ جزء ۵ ، الصادر فــــى ٣٣٢ ص ١٩٠٦/٦/٢٣

اما رأى الشيخ محمد عبده فى اربــــاح صناديق التوفير ، فلقد نسبت اليه فتوى شفاهية حينما سأله مدير " البوسطة " هل توجد طريقــة شرعية لجعل ارباح صناديق التوفير التى امتنع المسلمون عن استلام نصيبهم فيها حلالا لا يتأثــم المسلمون من الانتفاع بها؟

يقال ان الشيخ محمد عبده اجماب شعفاهسة بامكان ذلك مع مراعاة احكام شركةالمضاربـــــة فى استغلال النقود المودعة فى صناديق التوفير٠

ويقول السيد الدكتور/ رفعت العوضـــى (\*) في مناقشته لهذا الموضوع :

" يتبين ان فتوى الشيخ لم تتضمن أيـــة اباحة لأرباح صناديق التوفير بالشكل التى هـــى عليه الآن ، والتى تتمثل فى ايداع النقــــود مقابل الحمول على عائد فى شكل نسبة مئويـــة من رأس المال يحدد مقدما " .

كما يقول في موضع آخر: " في تقديـــرى أن هذه الاشاعة كلها قد تكون من صنع رجـــال السياسة ، حيث كان يناصب بعضهم الشيخ العداء في حياته " .

<sup>(\*)</sup> د٠ رفعت العوض ، مرجع سابق ٠

ومما بذكر من كتابات بن نفس الموضوع مما يؤكد هذه الاشاعة مسا رواه السيد محمسد رشيد رضا عن لسان الشيخ نفسد عندما أما مسيخ رشيس النظار الخديوى بأن الد.ع أباح أربساح مندوق التوفير وأنه استشار المفتر، ( السيسخ محمد عبده ) في ذلك : " غصا الخديسسسوء، وقال كيف يبيح المفتى الربا ذال الاستيم من علماء الازهر في قصر الفبذ ،وكلنهسسسم من علماء الازهر في قصر الفبذ ،وكلنهسسسر من علماء الازهر في قصر الفبذ ،وكلنهسسسسر المام العامة انه المحامى عن الدين والمطبست المام العامة انه المحامى عن الدين والمطبست على اكراه المسلمين على اكل الربا بمساعساة المفتى لولا تداركه الأمر "(\*)

#### رأى فضيلة الشيخ محمود شلتوت:

لقد آثار أى الشيخ محمود شلتوت حـــول الموضوع الكثير من المناقشات وردود الفعــل، لند وجه الى الشيخ محمود شلتوت سؤالا : هـــل يحل للمسلم شرعا أن يأخذ نصيبه من أربـــاح صندوق التوفير ؟ تلخمت اجابته في الآتى: (\*\*)

<sup>(\*)</sup> د، محمد عبد المنعم الجمال ـ موسوعة الاقتصـاد الاسلامي ص ٤١٠ ٠

<sup>(\*\*)</sup> اذاع الشيخ محمود شلتوت هذا الرأى في الاذاعة يوم ١٩٥٧/١٠/١٨ ونشر بمجلة الازهر ملحق عسدد رجب ١٣٨٠ ه ونشر بكتابه الفتاوي ص ٣٢٣٠٠

يرى بعض العلماء ان هذا الربح حرام لأنه اما فائدة ربوية او منفعة جرها قرض ولكنهه الشيخ شلتوت يرى انه حلال ولا حرمة فيه ٠٠٠ وقد استدل على رأيه بأن صندوق التوفير لليترض من المودع ، وانما المودع هو الذى ذهب اليه بنفسه طائعا ، وهو يعرف ان المصلح تستغل امو الها فى موارد تجارية ويندر فيها الكساد او الخسران ، وهو يقعد بهذا الايسداع حفظ ماله من الفياع ، وتعويد نفسه على التوفير وايضا امداد المعلحة بزيادة رأس مالها ليتسبع نطاق معاملاتها وتكثر ارباحها فينتفع العملال والموظفون وتنتفع الحكومة ، وهذه الاغراض شريفة ، والموظفون وتنتفع الحكومة ، وهذه الاغراض شريفة ، الى اصحاب المعلحة جزءا من ربحها وتقدمت بسلالي المعلحة جزءا من ربحها وتقدمت بسبال

ويستطرد ان هذه المعاملة لم تك معروفسة لفقهائنا وقت ان بحثوا الشركة ، وان التقسده البشرى آحدث فى الاقتصادیات انواعا من العقسود والاتفاقات المرتكزة على اسس محیحة لم تكسسى معروفة من قبل ، وما دام المیزان الشرعسسى فى حل التعامل وحرمته قائما فى كتاب اللسه : والله يعلم المفسد من المصلح " " لا تظلمسون ولا تظلمون " فما علينا الا ان نحكمه ونسير على مقتضاه " ومن هنا يتبين ان الربح المذكسسور ليس فائدة لدين حتى يكون ربا ولا منفعة جرهسا قرض حتى يكون ربا ولا منفعة جرهسا قرض حتى يكون حراما على فرض محتة النهى ، وانما

هو تشجيع على التوفير والتعاون اللذيـــــن يستحبهما الشرع ·

ولقد آشار هذا الرأى ردود فعل كشيسرة وعنسيفة لدى الكثير من علما الاسلام ، حفلست بالرد على هذا الرأى بما يعاريه مثل : الأبيسة التى استدل بها الشيخ شلتوت وهي " لانشم مون ولا تظلمون " هي دليل على تحريم أرباح مناديسق التوفير وليست دليلا على جوازها .

ان الآية الاخرى " والله يعلم المفيد من المصلح " تعنى ان الله يحرم المنهج السيدى يقوم على جواز أخذ أرباح صناديق التوفييييير لأنه يتفمن ظلم احد الطرفين الهذا هو الامسيد المفسد ، وفي المقابل فان الله يحل عقيبين المضاربة لأنه يمنع الظلم من الطرفين يقيبن ويكون هذا هو الأمير المصلح ،

ان الشيخ شلتوت ينفى ان ما حصل عليه المودع ليس فائدة لدين حتى يكون ربا ولامنفعة حرها قرض ، اذن ما ذا يكون ؟ هل هو مدقـــة من الصندوق للمودع او هو هبة ،

وهناك الكثير من نقاط الرد الاخسسرى التي تضمنتها كتابات علماء الاسلام (\*).

<sup>(\*)</sup> انظر كتاب منهج الادخار والاستثمار في الاقتصاد الاسلامي و دو رفعت السيد العوضي ،مرجع سابق و

# رأى فضيلة الشيخ جاويش في الربا (\*):

يرى ففيلته ان ربا النسيئة هو الربا الباهلي الذي كان افعافا مضاعفة من احسسل الدين ، كما يرى ان الربا ليس فيه مضاعفة لم يؤخذ تحريمه من الكتاب الكريم بل مسسسن ( القاعدة الأصولية باعطاء القليل حكم الكثير) وهذه القاعدة ليست اجماعية .

# رأى فضيلة الشيخ يس سويلم طه (\*):

يرى ففيلة الشيخ ان الحمول على الارباح العائدة من شهادات الاستثمار وودائع صاديسق التوفير والادخار جائز شرعا سواء جعلنا عملية الاستثمار التى نشأت عنها هذه الارباح مسسن قبيل المسكوت عنه او جعلناها نوعا من القراض او نظيرا له ٠

<sup>(</sup>x) د محمد عبد المنعم الجمال ـ موسوعة الاقتصــاد الاسلامي ، ص ٣٦٩ ٠

# (٢) المعاملات التي يبيحها الاسلام لاستثمان , أس المال:

- ان يستغله صاحبه بنفسه ديجمل جاسلسية
  ذلك على دخل •
- ان يعطيه لغيره مضارية ،والمضارية هسي عقد بين طرفين على ان يدفع احدهم سسسا نقدا الى الآخر لسيتجر فيه على ان يأسون الربح بينهما حسب الاتناق ٠

# الشركـــة :

وهى خلط النصيبين بحيث لا يتميز احدهما عن الاخر ، وتقسم الى نوعين رئيسيين :

# (1) شركة الملك:

وتشمثل في ان يملك اثنان او آكشــر شركة ، عن طريق الميراث مثلا ٠٠

(ب) شركة العقد :

<sup>(\*)</sup> د، رفعت السيد العوضي ، مرجع سابق ٠

هوالمشاركة فى الربح والخسارة ويمتحصل هذا العامل الأساسى الحذى يقوم عليصصصه استثمار رأس مال الانتاج فى الاسلام •

واذا اعدنا النظر مرة اخرى في المعاملات التي يسمح بها الاسلام لاستغلال رأس المسال نجد أن مجرد الملكية ليس هو السبسب الأصلى وراء حق الحصول على دخل مسسول الملكية ، وانما نكتشف ان حق الحسسول على دخل يرتبط بتشغيل المال في عمسل منتج ، ان اشتراط الاسلام على مالسسك رأس المال النقدى ان يدخل شريكا فسس مقابل حصته من الربح والخسارة ومنسم ان يعطيه للغير قرضا في مقابل الحمسول على عائد محدد ، هذا التشريع يشير الى ان الاسلام جعل حق الحصول على دخل مسسن ان الاسلام جعل حق الحصول على دخل مسسن الملكية في شكلها النقدى مرتبطا بسان الملكية في شكلها النقدى مرتبطا بسان

وتظهر عظمة التشريع الاسلامي في تناسقه وهو يشرع لاستغلال رأس المال ،ان الحالسة التي يكون فيها رأس المال هذا علمها شكل نقدى بمعنى امكانية واحتمها ان يؤخذ للاستخدام والاستهلاك الشخمها فان الاسلام يمنع فيها الاجارة اي الحسول

على عادل محدود انما نسرع هنا المشاركة ، اما الحال التى لا يوجد فيها احتسال أن يؤخذ المال للاستخدام والاستملاك الشخصى وهي حالة رأس مال أدوات الانتاج مسلل العدد والالات ( راس المال العبني ) فسان الاسلام يشرع هنا الاجارة وفي كلت سلل المالتين نجد أن سبب أعطاء عادب راس المال الحق في الحصول على دخل من ماله ، سندى المحال يكون منتجا ،وأن يستخدم فسللمال يكون منتجا ،وأن يستخدم فسللمال الانتاج .

# (٣) فوابط ومعايير الاستثمار في المنهج الاسلامي :

الاسلام كمنهاج شمولى يتعرض لحياة الفسرد الاجتماعية والاقتصادية والسد سة وغيرها ،وضع العديد من المعايير والفوابط التى تتعلـــــــق بالانشطة المختلفة للفرد ،ومدها نشاطه الاقتصادى ويخصنا هنا القاء الفوء على بعض الفوابـــــط والمعايير التى تربط النشاط الاستثمارى بالنشاط النشاط الاستثمارى بالنشاط

اولى هذه الفوابط ان يرنبط السلموك الاستثمارى للفرد بالعقيدة وباختصمار شديد يمكن التعرض لهذه الجزئية بأخمصد أمثلة للعلاقة الواجب وجودها بين السلوك

الاستثمارى والعقيدة ، فالاسلام حرم الاكتنباز وفى نفس الوقت حرم الربا ، وجعل أسساس استثمار رأسالهال النقدى هو المشاركية سواء بالربح او الخسارة ، وهناك جانييب آخر يمكن ان نطلق عليه غبط الاسيلام للمراع الاجتماعى اى ما يتعلق بمعالجية الاسلام للمراع الاجتماعى اى ما يتعلق بمعالجية وجود من يملك ومن لايملك ، فقد ربيط الاسلام سلوك الفرد الغنى بعالييب بالعقيدة الاسلامية ككل ومن خلال هييدن الإسلام الى ضبط وعلاج هييدن الإسلام الى ضبط وعلاج هييدن المراع الاجتماعى ويمكن الرجوع فى هييدا المراع الاجتماعى ويمكن الرجوع فى هيدا المدد الى آيات سورة الكهف وسيورة الليل القلم وسورة الليل المدال المدد الى آيات سورة الكهف وسيورة الليل المدد الى المدد ا

ا ثانى هذه الفوابط هو تحقيق التنميسسة وليس النمو الذى قد يعنى مجرد زيسسادة فى دخل الفرد المستثمر ولتحقيق هسسسذا الضابط يستلزم:

<sup>(\*)</sup> لمزيد من التفصيل ارجع الى منهج الادخــــار و الاستثمار في الاسلام ـ د٠ رفعت السيدالعوضي٠

- التشغيل الكامل لرأس المال ·
- ان يتم توجيه الاستثمار للانشطة الاقتصاديسة
   الضرورية في المجتمع •
- ان يكون الهدف من الاستثمار يحقق انتسساج
   وليس الحصول على دخل ٠
- ان يستهدف الاستشمار في رأس المال تنميسة
   العنصر السبشري •
- شالث ضوابط الاستثمار في المنهج الاسلامي ما يمكن
   ان يطلق عليه (\*) توجيه او تخطيط الاستثمار •

ويشتمل هذا الضابط على ثلاثة مسئوليات:

- هناك المسئولية الجماعية في استثمـــار
   رأس المال ٠
- مسئولية ولى الامر عن الاستثمار بهـــدف
   التنمية ٠
- مستولية ولى الامر عن الاستثمار بهمسدف اعادة توزيع الدخل والشروة ·

<sup>(\*)</sup> نفس المرجع السابق •

#### الفصل الثاني

-

#### ماهية المصرف الاسلامى

# (١) مبادئ عامة تحكم فكرة انشاء المصارف الاسلامية:

- (1) ان المال مال الله وان الناس مستخلفسون فيه ٠
- (س) ان الهدف من الأموال هو الانتفاع بهــــا فى النشاط الحلال وتحريكها وتوظيفهـــا فى خدمة الانسان ، وان الاكتناز محرم فــى الاسلام ، وان مشاركة رأس المال مع العمــل او الادارة ضروري لتنمية المجتمع .
- (ج) ان الانفاق لا بدر وان يخدم اغراض المجتمسع من غير اسراف •
- (د) ان عوائد هذه الاموال لابدوأن تقسم طبقسا لمبدأ ( الغنم بالغرم ) بمعنى المشاركسة بنتائج الاعمال من ارباح وخسائر •
- (ه) ان للفقراء نصيب من اموال الاغنيــــاء من خلال تطبيق الزكاة ٠

#### (٢) تعريف المصارف الاسلامية :

تواضح أصحاب الفكر الاسلامى المعاص فلسى تسمية البنوك التى لاتتعامل بالفائدة على تسميتها بالبنوك اللاربوية او المصارف الاسلامية ووضعوا تعريفا لها كالتالى :

وطبقا لهذا التعريف فالمعرف الاسلامي هــو كيان ووعاء يمتزج فيه فكر استثماري اقتصـادي مليم ومال يبحث عن ربح حلال ليخرج منه قنــوات تجسد الاسس الجوهرية للاقتصاد الاسلامي ٠

#### الطبيعة المتميزة في المصارف الاسلامية :

# (١) الصفة العقيدية للمصارف الاسلامية :

يسود الاعتقاد لدى البعض ان المسلسوف الاسلامي ما هو الا مجرد بنك عادى لايتعاملل بالفائدة اخذا او عطاء على اساس ان سعللل

الفائدة فقط هو الذي يميز بنك اسلامي من بنسك عادى ، والحقيقة ان المصرف الاسلامي هو البنسك الذي يبنى على العقيدة الاسلامية ويستمد منهسا كل كيانه ومقوماته وتمثل هذه الصفة العقيديسة البناء الفكرى الذي يسير عليه المصسسرف الاسلامي ،

ويبدأ المصرف الاسلامى من اعتقاد أساسى يختلف تماما عن الاعتقاد الذى يبدأ منه البنك غير الاسلامى ، والاعتقاد الاساسى هذا هو النظام الاقتصادى الاسلامى •

ومفهوم النظام الاقتصادى الاسلامى يقام (\*)
على اساس ان الله هو خالق هذا الكون فهسسو
خالق هذا الكون فهو خالق هذه الارض وهسسنذا
الانسان وان الله مالك كل الوجود بما انسسه
موجده ، وقد استخلف الجنس البشرى في هسسنده
الارض ومكنه مما ادخر له فيها من أرزاق وأقوات
ومن قوى وطاقات على عهد نبيه ، وشسسسرط
ان يقوم في الخلافة وفق منهج الله وحسسب

<sup>(\*)</sup> احمد عبدالعزيز النجار ـ الموسوعة العلميــة والعملية للبنوك الاسلامية الجزء الثالث:

والشريعة • لأنهم انما هم وكلا المستخلفون فـــى الارض بشرط وعهد وليسوا ملاكا خالقين لمـــــا في أيديهم من الأرزاق •

والمعرف الاسلامي يرى في نفسه (\*) مؤسسة هي حبر من كل ح منتنظيم اسلامي عام مهمتسه خدمة المجتمع الاسلامي بكل مفرداته ، فهسسويري التكامل بينه وبين المجتمع الذي يعين فيه ولهذا ، فالمعارف الاسلامية لا تتصور نفسها علسي انها بنوك وظيفتها اقتصادية بالمعنى الفيسسق وانما تنظر الى نفسها على أنها أدوات لتحقيد وتعميق القيم الروحية المرتبطة بالانسان ،

وقد نخلص من هذه الجزئية بالنقسسساط

#### التالية:

- الاعتقاد الاساسي للمصرف الاسلامي هـــــو
   النظام الاقتصادي الاسلامي •
- المصرف الاسلامی بنك ملتزم بتعالیــــم
   الاسلام وتجسید المبادی الاسلامیة ۰
- المصرف الاسلامی جزا من تنظیم اسلامی عام •

<sup>(\*)</sup> ده غريب الجمال ـ المصارف وبيوت التمويـــل الاسلامية ه

#### (ب) الصفة التنموية للمصارف الاسلامية :

اذا كان الدور الاقتصادى للبنوك غيسسر الاسلامية هو تجميع الموارد وتوجيهها للمحتاجين الى رؤوس اموال بغرض الربح فان دور المصارف الاسلامية هو النهوض بالمجتمع ويكون تحقيق الربح هو الدافع وليس الهدف لأن الهدف يتجاوز ذلسك الى اقامة الاقتصاد الاسلامي والنهسسوض بالمجتمعات(\*) الاسلامية ٠

ان شعار المصارف الاسلامية هو التنميسسة لصالح المجتمع •

والتنمية هنا يقمد بها مفهومها الواسع حيث يكفل نظام المشاركة المتبع في المصارف الاسلامية النهوض باقتصاديات العالم الاسلاميييي وذلك لأن المصرف لاينظر الى الفائدة على انها المؤشر الاساس لتحديد الكفائة الحديديي الرأس المال وتوجيه الاستثمارات انما المؤشر الاساس لديه هو الربع بجانب الاعتبارات الاجتماعية الاخرى المرتبطة ارتباطا وشيقا به وبالاقتصاد مئل العمالة ورفاهية المجتميعية واحتياجاته واحتياجاته واحتياجاته واحتياجاته

<sup>(\*)</sup> د٠ على لطفى ـ دراسات فى تنمية المجتمع٠

# وتنمية المجتمع (\*) من ناحية اقتصاديـــة يجب ان تدور حول معاور :

- عدم تبديد الشروات الطبيعية واستخدامها الاستخدام السليم .
- زيادة الطاقات الانتاجية وحسن استفسدام المتاح منها
  - تقوية البنية الاقتصادية الهيكلية .
    - التصنيع الشامل والمتقدم •
  - عمل توازن قطاعی فی متطلبات الانتاج .
  - تحويل البطالة المقنعة الى عمالـــــــة
     منتجة ٠٠٠ الخ ٠

#### (ج) الصفة الاستثمارية للمصارف الاسلاميسة :

ان الفاء التعامل بالفائدة من عمليسات البنك يجعل مسألة الاستثمار ليس فقط مسألسة فرورة ولكنها تصبح الشغل الشاغل لادارة البنك ويتوقف عليها وجود البنك من عدمه ، ليس فقسط لمتطلبات الربحية ولكن ايضا لمتطلبات السيولة والامان للبنك من ناحية وزيادة قدرة المجتمسع على تشجيع الاستثمارات المستقبلية .

<sup>(\*)</sup> د حسن صالح العناني ـ ابحاث غير منشورة ٠

#### (د) الصفة الايجابية للمصارف الاسلامية :

يلاحظ ان البنوك التجارية تقوم بتجميع المدخرات الفخمة ثم تتخذ موقفا طبيا تجعماه المستثمرين حيث تمنحهم القروض بفمانات تفمسن لها الحمول على عائد ثابت محدد مسبق ودون مشاركة فعلية من جانبها في النشاساط التجاري او العناعي او الزراعي الذي يباشسره هؤلاء المستثمرين بها دون ان يكون لها حتسبي مجرد النصح والارشاد او التشاور معهم (\*).

#### (ه) الصفة الاجتماعية للمصارف الاسلامية :

ان المصارف الاسلامية بحكم الصفةالعقيدية لا بد وان تكون بالضرورة بنوكا اجتماعية تحقيق التكافل الاجتماعي ليس فقط من حيث قيامهاللها بجمع الزكاة وصرفها في مصارفها ولكن ايضا في كيفية توزيع العائد .

ومما يذكر هنا قيام العديد من المصارف الاسلامية بتأسيس والاسهام في شركات للمستشفيات وللمسناعة الادوية والمستلزمات الطبية والامسادة، الغذائي بجانب مشروعات الاسكان العديسسدة، كما يقوم الاتحاد الدولي للبنوك الاسلاميسسية

<sup>(\*)</sup> د غريب الجمال ـ المصارف وبيوت التمويـــل الاسلامية ،

ستقديم الدعم اللازم للبحث العلمى من خلال المعهد الدولى للاقتصاد الاسلامي (\*).

ومن العرض السابق يمكن تلخيص الخسائسيس المميزة للمصارف الاسلامية في لنفاط التالية:

استبعاد التعامل الفائدة

\*\* توجیه الجهد نحو انتنمیة عن طریبق

الاستثمارات •

\*\*\* ربط التنمية الاقتصادية بالتنميسة

الاجتماعية •

жжж احياء فريضة الزكاة ووظيفتهــــا

الاجتماعية والاقتصادية المحيدة •

#### 💥 استبعاد التعامل بالفائدة :

وهذه الخاصية تمثل المعلم الرئيسسين للمصارف الاسلامية ، فهن تنظر للفائدة مسسن زاويتين :

<sup>(\*)</sup> جريدة الجمهورية ١٩٨٢/١٢/٢٥ •

الزاوية الاولى تمثل وجهة النظر الاسلامية في تحريم التعامل بالربا في جميع صوره بهـــا فيها نظام الفائدة السائدة في البنــــوك التجارية ٠

ويرد اصحاب الفكر الاسلامى من يقول بسسأن الربا المحرم فى الاسلام هو ما كان سائد اومعروفا فى الجاهلية والذى كان له صورتان رئيسيتسسان كما سبق القول : ربا النسيئة وربا الفضل •

وقد عرف ربا النسيئة على انه قرضا مؤجلا بزيادة مشروطة فكانت الزيادة بدلا من الاجل •

ولقد قال الامام الرازي في تفسيه ولا :

" ان ربا النسيئة هو الذي كان مشهورا في الجاهلية لأن الواحد منهم كان يدفع ماله لغيره الى اجل على ان يأخذ منه كل شهر قدرا معينا ورأس المال باق بحاله فاذا حل طالبه بيسراس ماله فان تعذر عليه الأداء زاده في الحيساق والاجل ."

اما ربا الفضل ان يبيع الرجل الشــــن، بالشيء من نوعه مع زيادة كبيع الذهب بالذهـــب والدراهم والقمح بالقمح وهكذا

ويقول رجال الفكر الاسلامي ان النسسسوع الاول من الربا ظاهر اذ تتوافر فيه العناصسسر الاساسية لكل عملية ربوية وهي الزيادة المعلومة في اصل المال والاجل الذي من اجله تؤدي هسسنه الزيادة وكون هذه الفائدة شرطا منموسا فسسسي المدة فقطه

والنوع الشانى من الربا يشير السسسى وجود شبهة فى نظام الفائدة بأن هناك عمليسسة ربوية حيث يوجد تماثل النوعين (بيع النقسود بالنقود)فى حين يشترط وجود فروقا اساسيسسسة فى الشيئين المتماثلين ينتج عنه وجود الزيسادة المستحقة •

والزاوية الثانية : تمثل وجهة النظــر الاسلامية في الاثار السيئة التي صاحب وجـــود البنوك التجارية او ما يطلقنن عليه البنــوك الربوية ٠

ويقولون ان حركة التعامل والتداول بيان المراد الدولة الواحدة محليا وبين السحدول المختلفة دوليا اصبحت في حاجة اكبر مما لللائالم من الذهب ولذا لجأت الحكومات السحادار اوراق تزيد عن رسيدها من الذهب الاتصور الاقتصاديون انه بالامكان تقدير كمية السلسع

دون ان يخل ذلك بالعلاقة ما بين كمية السلع عامـة والوسيلة اللازمة لتداولها وهى النقود وهذا مـا يسمى بالخروج من قاعدة الذهب او مايسمى بالنظـام الاقتصادي العدار •

ومن هنا بدأ الخلل وترتبت عليه الآشار:

- (أ) حيث لا توجد وسائل دقيقة يمكن الاعتمىساد عليها بثقة ويقين فى تعديد حجم العلاقسية بين كمية السلع وكمية النقود وسرعبسية تداولها ٠
- (ب) ترتب على ذلك فتح الطريق امام الحكومات للحمول على اموال ورقية لتغطية نفقاتها (رشيدة وغير رشيدة ) في اي وقت وذلك بأن تصدر امرا بذلك للبنك المركلين دلك حيث ينفذ الامر بفائدة محددة ويثبت ذلك بقيد حسابي وهذا التنفيذ يكون من مكونات الدين العام ويكون الالتجاء اليه حيلين يتعذر على الحكومات زيادة الفرائليلين
- (ج) يلجأ البنك المركزي بدورة لمحاولة تخفيف آشار زيادة كمية النقود التي اصدرتها الحكومة باتخاذ وسائل مختلفة لامتصاص ما لدى البنوك التجارية من اموال وجذبها ومن أهمها رفع سعر الفائدة لما تقدما البنوك التجارية من اموال .

- (د) تنتقل العدوى الى البنوك التجارية ، فتلجأ للبحث عن اموال من المواطنين (السحوق) لتغذية معاملاتها ، فتلوح بالحافز المحادى وهو رفع معر الفائدة للودائع .
- (ه) یضاف لما سبق ما لدی النظام المعرفــــود ( الربوی ) من القدرة علی خلق ∵ــــود ( ائتمان دفتری ) ۰

وتسترسل الكتابات الاسلامية في ذلـــــك و باعتبار سعر الفائدة اصبح عاملا مشتركـــــا وان الزيادة في كمية النقود تركت الباب مفتوحا لدخول التفخم وزيادة الدين العام فمن المعـروف ان من اسباب التفخم الحالي في كل دول العـالــم هو زيادة الدين العام والانفاق غير الرشيــــد وزيادة كمية النقود و

### توجيه الجهد نحو التنمية عن طريق الاستثمارات:

يعد اسلوب تمويل المشروعات عن طربــــق الاستثمار المباشر او المشاركة هو البديــــل لعمليات الاقراض او الاقتراض بفائدة والذى تتبعه البنوك التجارية وهو ما سنتعرض له بالتفصيـــل من خلال الصفحات القادمة ٠

### ربط التنمية الاقتصادية بالتنمية الاجتماعية :

حيث ان الاسلام لايفهل بين الجو انسسب المختلفة للحياة ، بما فيها الجانب الاجتماعي ولذا فالمعرف الاسلامي لا يقوم بتقييم المشروعات على اساس الربح المادي فقط كما يفعل باقسي البنوك التجارية ولكن يفع في اعتبسسساره ان التنمية الاقتصادية لا تؤتي شمارها الا بعد ان تنعكس آثارها المباشرة على التنميسسة الاجتماعية ،

### \*\*\*\*\* احياء فريضة الركـــاة :

حيث يقوم المعرف الاسلامى بجمع الزكساة وانفاقها فى مصارفها الشرعية وادارة اموالها وفى ذلك احياء لفريضة الزكاة حيث ان الدولنة الحديثة تركت هذا الامر للتعرف الشخصليل للأفراد .

### - اهداف المصارف الاسلامية :

تناولت الكتابات الاسلامية العديد مـــن الاهداف والتي من الممكن ايجازها في الاهـداف الثلاثة الآتية :

- (٢) توجيه الاموال للعمليات الاستثمارية التي تخدم اهداف التنمية الاقتصادية والاجتماعية
- (٣) القيام بالاعمال والخدمات المصرفية علـــى مقتفى الشريعة الاسلامية خالصة من الرسا والاستغلال وبما يحل مشكلة التموبـــــل قصير الاجل •

### (٥) مصادر التمويل في المصارف الاسلامية :

وتنقسم الى مصادر داخلية واخرى خارجية:

## (۱) المصادر الداخلية:

وهى لا تختلف عنها في البنوك التجارية في كونها عبارة عن راس المال والاربـاح المحتجزة •

# رأس المسسال:

يعد رأس المال في المصارف الاسلاميسة اهم عناص التمويل المتاحة والسسسدي يتعين ان يكون كافيا لمواجهسسسسة احتياجاتها ،ويعرف رأس المال فسسسس

الشركات فى الفكر الاسلامى فى ضوء فكسسرة الملكية المشتركة اى انه مجموع انصبسة الشركاء المقدمة عند بداية المسسسروع او الشركة سواء فى شكل نقود او عسسروض فنية .

وتجدر الاشارة الى ان الفكر الاسلامىسى يشترط ان يكون راس المال حاضرا ولا يجبوز ان يكون دينا فى الذمة ، وهو ما يجيسزه الفكر المعاسبي المعاص ،

#### الاحتياطيـــات:

تقوم المصارف الاسلامية بتكوين الاحتياطيات المختلفة اللازمة لدعم المركز المالى والمحافظة على سلامةراس المال وعلى ثبات قيمة السود المسلح وتكوين احتياطى لمو ازنة الارباح السى غير ذلسك مما تتطلبه طبيعة عملياتها ٠

(٢) القيام بمشروعات مختلفة على وجه الاستقــــــلال سواء كانت مشروعات انتاجية او خدمية ١٠٠٠٠ الخ ويتطلب القيام بهذه المشروعات عمل در اســـــة جدوى استثمار الموارد في هذه المشروعات مــــع اهمية التفرقة بين الاستثمارات قصيرة وطويلـــة الاجل ٠

### (٣) المرابحـــة:

وهى علاقة بين البنك كبائع والعميسل كمشترى للسلعة التى يرغبها وبشرط مسبق لقيمة الارباح التى يرغبها البنك في تحقيقها ، وهسس نسبة تضاف على اصل ثمن السلعة ،وقسست استخدمت البنوك الاسلامية بيع المرابحسسة الفورى والبيع بالتقسيط الا يعتبر من مسسور الوساطة الناجمة التى يمكن للعميل في البنسك الاسلامي الاستغناء بها عن استخسستام

### خطوات التطبيـــق:

# أولا : اعداد معدلات الربحية المقدرة للانشطة الاستثمارية

ينبغى ان نبدآ باعداد معدلات الربحيسسة التى ستقدر لفترة زمنية مقبلة فى حدود سنسسة ساعن كافة الانشطة الاستثمارية التى يتعاملسل

#### المصادر الخارجية للاموال في المصارف الاسلامية:

تعتبر الودائع اهم مصادر الاموال الخارجية في البنوك التجارية التي تتعامل في اطـــار نظام الفائدة ،ولا شك انها تشكل ايضا اهـــام مصادر الاموال الخارجية في المصارف الاسلاميــة التي تستهدف تحقيق الربع وتوزيع عائد مجز ٠

ولكن الخلاف بين المصارف الاسلاميـــــــة والبنوك التجارية يقع حول كيفية استثمـــار وتوظيف اموال هذه الودائع وفقا لاحكام الشريعــة الاسلامية ولذا يختلف هيكل الودائع في المصـرف الاسلامي عنه في البنوك التجارية ، فبينمــــا نجد ان الودائع تحت الطلب اي الحسابــــات

الجارية الدائنة في البنوك التجارية تعتبر المم معدر من معادر الاموال الخارجية فانها نسى المعارف الاسلامية تعد اقل اهمية في هيك الودائع الذي تحتل المكانة الأولى فيه الودائع بالمشاركة كما ان احتفاظ المودع بأرعدة نقدية مملوكة له في شكل حسابات جارية دائنة يكلف ولذلك فان خفوع الودائع لزكاة النقود بوصفها ولذلك فان خفوع الودائع لزكاة النقود بوصفها مالا ناميا ولو لم يكن لها نما وعائد بالفعسل يجعل هيكل الودائع في المصارف الاسلاميسات

وهناك نوعا من الاستثمارات في المصارف الاسلامية وهو ما يعرف بالمضاربة الشرعية واطلاق المضاربة او تقييدها من حيث عنصر الزهـــــن يترتب عليه تنوع الودائع بالمشاركة فــــن المعارف الاسلامية لتشمل الانواع المعروفة حاليا من الايداع وفقا للظروف المختلفة للمودعيــن ومتطلباتهم من ودائع ثابتة وودائع ادخـــار اما الودائع تحت الطلب (الحسابات الجاريــة الدائنة) فهي ايداعات لا تستهدف الاستثمــار وليست من قبيل المشاركة او المضاربــــة لكنها وديعة بأجر او عمولة للاستفادة مـــن مزاياها مثل التعامل مع المصرف بشيكــــات وعدم تعرض اموالهم للضياع او السرقةومـــات الاخرى .

- ودائع الادخار ( مساديق التوفير ) لاتختلف في طبيعتها عن الودائع باخطار وهي تعتبر من قبيل الودائع بالمشاركة •
- (٦) الخدمات المصرفية التي يقدمها المصرف الاسلامي :

#### (أ) الحسابات الجاريسة:

العمولة التى يتقاضاها المصرف على عمله فى ادارة الحساب الجارى وخدمت صحيحة شرعا ، ويجوز له ان يست المصارف الفعلية التى انفقه المساحكاتليفون والبرق والبريد وخلافه اذا لم

### (ب) الاوراق الماليـــة:

الاجر او العمولة التى تتقاضاهــــا المصارف الاسلامية على كافة عمليــات الاوراق المالية ( الاسهم دون السنــدات) صحيحة شرعا وتكون مقابل العمليـــات التالية :

- طرح عملية الاكتتاب في الاوراق المالية •
   حفظ الاوراق المالية
  - م تحصيل كوبونات الاوراق المالية ·

### (ج) خزائن الامانـــات:

يتقاضى المصرف أجر مقابل تأجيرخزائسن امانات •

### (د) القرض الحسسن:

القرض المسموح به شرعا هنا هـــــو القرض بدون فائدة اى ما يسمى بالقـــرض الحسن ويتقاضى المصرف عمولة او اجــر مقابل ادارة القرض وخدمته وكذلـــــك استرداد المصاريف العلية التــــــى أنفقها في خدمة فعلية للعميل ٠

### (ه) الكمبيو:

يتقاضى المصرف عمولة ومصاريــــف مقابل عمليات التحويلات النقديــــة الداخلية أو الخارجية أو شراء وبيـــع العملات الأجنبية •

# (و) الاعتمادات المستنديـــة :

يجوز للمصرف فتح الاعتمادات المستنديسية وتقافي العمولة او الاجر واستحصيداد المصاريف البقعلية مقابل قيامه نيابسية عن العميل بفتح اعتماد مستندى لصالحسيح المصدر .

### (ز) خطابات المضمان:

يعتبر المصرف وكيلا عن العميل فى تنفيذ الالتزام فى مواجهة المستفيد او كفيــــلا وضامنا للعميل لدى الدائن •

للمصرف الاسلامى ان يتقاض أجرأوأتعابا من أعمال الاستشارات والخبرة الماليـــة والدراسات الاقتصادية التى يقوم بهـــالحساب عملائه .

- (۷) الاطار العام ،والاطار الشرعى لعمل المصيرف الاسلامى فى مجال الخدمات المصرفية التقليدية والمتنوعة :
- مساهمة او شركات ذات مسئولية مصمدودة

- لحسابه او يسهم بحصة في رأس مال الشركسات القائمة •
- يمكن للمصرف الاسلامى ان يعول رأس المسسال العامل في المشروعات تعويلا قصير الاجسسل بالمشاركة لا يقرض بفائدة •
- يجوز للممرف الاسلامي الاتجار لحسابة فــيي المعادن النفيسة بشروطها في عقد الصرف ٠
- يكون الاستثمار في الاوراق المالية فـــيي الاسهم فقط دون السندات •
- جواز اعمال الوساطة والسمسرة بأجـــــر او عمولة •
- القيام بأعمال الاستشجارات والخبصصيرة
   المالية والدراسات الاقتصادية بأجر •
- شرعية الاجر او العمولة مقابل العمــــل او الخدمة •
- مشروعية تأجير المنفعة المعلومة بعسوض
   معلوم كتأجير الخزائن والشون •
- جواز استقصاء المصاريف السفعليــــــة كالتليفون والبرق والبريد بالاضافــــــة الى الاجر او العمولة مالم ينص علــــــى ان الاجر او العمولة شاملة لقيمــــــة الخدمات ٠
- جواز شراء وبيع العملات الاجنبية لحسساب العملاء مقابل عمولة (الكامبيو) بشسرط ان تكون يدا بيد •
- جواز شراء وبيع الاوراق المالية (الاسهم) وتخصيص كوبوناتها بأجر او عمولة .

#### القصل الشاليث

\_

### تقدیـــم :

يقوم المعرف الاسلامي باستثمار امواله وأمسوال مودعيه في المجالات المشروعة ووفقا لنوعية التعاقدات مع أصحاب الودائع الاستثمارية ، ومن المجالات التسليب

- تمويل مشروعات التجار والصناعات المفيدرة
   عن طريق عقود شركات توصية بسيطة .
- \* تمویل المشروعات التی تحتاج الی تمویــــل مؤقت او موسمی عن طریق الاشتراك فی الارســاح او الخسائر التی تنتج ۰
- \* فتح الاعتمادات المستندية المغطاة بالكامـــل مقابل حمول الممرف على اجر او تمويل هـــده الاعتمادات بشرط دخول الممرف شريكا مــــع التاجر في الارباح والخسائر من هذه العملية .

#### من التقديم السابق يتضح ما يلى :

- ان المصرف الاسلامي لا يقوم بالاقــــراض للمشروعات الاقتصادية ،بل هو يدخل شريكا في استثماراتها مقابل اقتسام الأربـــاح والخسائر،
- اقراض المصرف الاسلامي لأغراض اجتماعيــــة

  سواء الافراد اوالهيشات وهو ( القــــرض
  الحسن ) دون اي عائد ، انما يتم بعــــد
  ان يكون المعرف قد حقق ارباحا فعــــلا
  يخمص منها جزءا لمثل هذه الاغراض وهذا
  بالاضافة الى قيام المعرف بأداءالزكـــاة
  الواجبة على امواله .
- اذا افطر الممرف الاسلامي للاشتراك مــــع بنك ( ربوي ) فان ذلك يتم عن طريــــق المشاركة في رأس المال والأرباح والخسائر،

مجالات الاستثمار في المصارف الاسلامية :

(۱) الاستشمار المباشر:

وذلك بانشاء شركات او مؤسسات تقسيوم بنشاط اقتصادی معین تجاری او صناعی او زراعی،

# (٢) استثمار بالمشاركة مع آخرين في مشروعات عن طريق:

### (أ) رأس مال المشروع:

حيث يدخل المعرف شريكا في رأس مـــال مشروعات طويلة ومتوسطة الأجل ، وتكــون مساهمة المعرف في هذه المشروعات بتقديم حصة في رأس المال او قد يلجأ المعرف الي شراء اسهم شركات اخرى ولا شك أن هـــدا النوع من المشاركة يجمد جزءا مـــدن أمو الالمعرف المتاحة للاستثمار فتــرة طويلة ولذلك فمن المستحسن ان تتم هـده النوعية من المشاركة في نطاق ضيق .

### (ب) المشاركة على اساس صفقة معينة :

حيث يختار المعرف افضل العملاء الممكن التعامل معهم في مجالات الانشطة المختلفة ثم يقوم بتقديم رأس المال الكامــــل للمفقة المطلوب تمويلها ( نشاط تجاري او لجزء من مراحل الانشاج " نشـــــاط صناعي " ٠

وتشبه الصفقة المعينة ، عمليةالتمويل المؤقت لمشاريع قاشمة او جزء من نشاط مشاريع جديدة لفترة معينة ، والامر هنا يستلزم ان توجد انظمة معاسبية حديثــة

فى هذه المشاريع يمكنها تحديد نسبسسة العائد ربحا او خسارة بالنسبة للجسسزا الذى قام بتمويله المصرف وفى الوقسست المتفق عليه ويتم توزيع الارباح طبقسا لما تم الاتفاق عليه فى عقد المشاركسة على اساس احتساب نسبة من صافى الربسح مقابل الادارة والعمل ويوزع البافسسسى بنسبة حصة كل منهما فى رأس مال الشركة،

# 

وهو ما يميل اليه كثير من العمـــلاء الذين لا يرغبون في استمرار مشاركـــية المصرف لهم ، وفي هذا النوع من المشاركة يعطى المصرف الحق للشريك في الحلـــول محله في الملكية ، دفعة واحدة او علــى دفعات ،

#### ـ الممارسة (عقد القراض):

معنى المضاربة فى اللغة اتجارالانسان بمال غيره ،وتسمى ايضا القراض وتنقسم المضاربة قسمان :

- مضاربة مطلقة وهى لا تتقيد بزمان ولامكان
   ولا نوع ولا تجارة ولا بأى قيد كان ٠
- ـ مضاربة مقيدة وهى ما تقيد ببعض ذلــــك او كله ٠

ولا بد ان يسلم رب المال مال المضاربسة الى العامل حتى يتمكن من التعرف ويشترط ان يكون رأس المال معلوما من حيث القدر والنسوع وكذلك يشترط ان تكون حمة كل من المتعاقديسن جزاء شائعا من الربح كالنمف او الثلث او الربح لاحدهما والباقى للآخر مثلا ، اما اذا حسسدت الحمة لاحدهما ( بمقدار ) معين فسدت المضاربة •

ویسمی الشریك بالمال ( رب مال ) ، والشریك بالعمل ( رب عمل ) ویمكن للمصرف ان یكــــون رب مال او رب عمل ۰

ويلاحظ ان لا نعيب للمضارب ( رب العمل )
الا من الربح فقط ، لذلك فان رب العمل الا يتحمل الخسارة لأن الخسارة يلزم بها مالك لا يتحمل الخسارة لأن الخسارة يلزم بها مالك المنال فقط ويشترط في ذلك الامانة والثقة فلي المنارب بالعمل وحسن الادارة والتصرف فللمنارب بالعمل وحسن الادارة والتصرف فللمنارب في المرعى للمناربة في المملل الاسلامية ، يفسر بأن العلاقة بين رب الملك والمفارب في العلاقة بين المودعين والمسلل فالمودعين في مجموعهم وليس فرادي يعتبرون

( رب المال ) والبنك هو ( رب العمل ) المضارب مضاربة مطلقة اى يكون له حق توكيل غيره فــــى استثمار اموال المودعين وعلى هذا النحو يمضلي المصرف في تقديم المال لأمحاب المشروعات موجها كل مالديه من دراية وخبرة مالية وسوقية تــــى تخير المشروعات والقائمين بها ، وهــــــده المشروعات بعضها قد ينجم نجاحا كبيرا والآخسسر قد ينجح سجاحا معتدلا والبعض الاخر قد يفســـل فلا يربح بل قد يخسر وكذا ففي كل سنة ماليـــة او في كل فترة اقصر اذا استقر المصرف علـ ـــــى فترة اقل من سنة يقوم المصرف بتسوية شاملـــة بين ارباح وخسائر جميع مشروعاته الاستشماريــة التى وظف فيها الودائع وبعض اموال مساهمسسس المصرف فسهما على السواء الرصيد المشتسسسرك الذى يوجهه المصرف في اصدار امحاب المشروعات الاستثمارية بمطالبتهم من المال والصافى بعصد هذه التسوية لايخصم المصرف منه الا مصاريفـــه العمومية بما فيها اجور الموظفين وعمالــــه وبما فيها الاحتياطيات ثم يوزع الباقـــــى بينه وبين المودعين طبقا للاتفاق الذى تــــم بينه وبينهم فاذا اتفق الطرفان على ان يكون للمصرف نصف الربح والنعف الاخر للمودعيسسسن وزع عليهم المصرف النصف بنسبة مبالسسسسغ ودائعهم وبنسبة الاجل الذي بقيته هذه الودائع في المصرف وساهمت بمقتضاه في هذا الاستثمـــار اما النصف الثاني من صافي الربح وهو النصـــف

الذى يخص المصرف فيوزعه على مساهميه بنسبــــة مبالغ اسهمهم ٠

اما العلاقة بين المصرف واصحاب المشروعات الاستثمارية فهى تعكس العلاقة بين المودعيـــن والمصرف فهنا يعتبر المصرف ( رب المال)وأصحاب المشروعات هم ( المضارب) وتسرى القواعد الخاصة بالمضاربة الشرعية ،

# (٤) بيع المرابعــة:

حيث يمكن للأفراد أو الهيئات الحمول على سلعة او آلة أوخامات معينة يحتاجونها قبـــل توافر الثمن المطلوب على اساس دفع القيمة على اقساط سنوية او شهرية او غيرها ، ويلزم الامــر هنا ان يتقدم العميل الى المصرف طالبا شــراء السلعة او الآلة المعينة بالمواصفات المحددة على ان يتعهد بتحديد ثمنها مضافا اليهباقـــــى مصروفات الشحن والجمارك وغيرها ، بجانـــــــى اتعاب المصرف التى يقدرها سلفا وذلك علــــــى اقساط حسب امكانياته ، كما يجب ان يتضمــــن الاتفاق على مكان وشروط تسليم السلعة .

وهذا الاسلوب يمكن ان يحل محل اسلسسوب الكمبيالات المخصومة وأيضا هذا الاسلوب لايتنافى مع الشريف القائسسل " لا تبيع ماليس عندك " حيث ان المصرف يبيسع

السلعة او الماكينة بعد ان يشتريها فعلا ويسدد ثمنها ، ولذا فان مقدم الشراء او النسبــــة من ثمن السلعة او الآلة لايتم تسديدها عـــــن طريق العميل للمصرف الا بعد ان يقوم المصــرف بشراء الماكينة فعلا وبعد ان يتم حســــاب

### (ه) القرضالحسين:

وهو قرض يمنح في حالات معينة بدون فواعده

(٦) استخدام اموال الزكاة وتخصيصها للتكافــــل الاجتماعي ٠

#### ملاحظات على المشاركة الاستثمارية في المصارف الاسلامية:

- للمصرف في المشاركة الاستثمارية حقوق في ملكية
   مافي أصول المشروع وفي نتائج اعماله السنويسة
   ويسترد المصرف حقوقه في الملكية من راس المسال
   واحتياطيات في نهاية مدة المشروع ٠

- يوزع صافى الربح بين الشركاء فى المشاركــــة الاستثمارية بنسبة حصص رأس المال ولا يجــــوز تحديد نصيب الشريكين بمبلغ مسمى من المــال ، او بنسبة من رأس المال ثابتة ومحددة مقدمـــا ومفمونة كما تكون الخسارة بين الشركاء فــــى المشاركة الاستثمارية بنسبة حصص رأس المال ،
- الى المشاركة الاستثمارية على اساس مراعـــاة مبدأ الاستمرارية سواء لفرض المحافظة علــــى سلامة رأس المال او قياس الربح المحقق السقابـل للتوزيع والانقسام سنويا بين الشركاء .

### مزايا نظام الاستثمار بالمشاركة:

يعتبر اصحاب الفكر الاقتصادى الاسلامى ، ان عمليات المشاركة تمثل النشاط الامثل الذى يجب على المصيرف الاسلامى التوسع فيه بقدر ما تسمح به موارده .

وقدوجد اصحاب الفكر الاسلامي في نظام الاستثمـار بالمشاركة مزايا عديدة نذكر منها :

(۱) مشاركة مؤسسة التمويل لطالب التمويل في نشاطه الانتاجي مدعاة لان تجند المؤسسة خبرته الفنية في البحث عن افضل مجالات الاستثمــــار بذلك يتعاون رأس المال وخبرة العمل في التنمية الاقتصادية .

- (٢) المودع الذي يوظف امواله على اساس المشاركـــة يحصل على الربح العادي الذي يتكافىء مــــع . الدور الفعلى الذي أدته هذه الأموال •
  - (٣) فى تطبيق مبدأ المشاركة تحرير الفرد من نزعــة
     السلبية التى يتسم بها المودع الذى يــــودع
     امواله انتظارا للفائدة ٠
  - (٤) عدم اعتماد مؤسسة التمويل على الفرق بين سعسر الفائدة الدائن والمدين يؤدى لتنشيط عمليسات التنمية في المجتمع •
  - (ه) باتباع نظام المشاركة فانه لن ينظر الـــــن الفائدة على انها المؤشر الاساس لتحديــــد الكفاية الحدية لرأس المال ولتوجيـــــه الاستثمارات وانما سيصبح المؤشر الاساس هـــرى الربح بجانب الاعتبارات الاجتماعية الاخـــرى مثل العمالة ومدى تلبية حاجات المجتمع •
  - (٦) فى المشاركة عدالة فى توزيع العائد بما يسهم
     فى عدم تراكم الثروة تراكما مخلا ٠

- -

| السفصل الرابسسسع                    |
|-------------------------------------|
| -                                   |
| في مجال تقييم المشروعات الاستثمارية |
| فى المصارف الاسلاميـــــة           |
|                                     |

هناك ثلاثة مبادئ رئيسية (\*):

- (i) التكاليف والايرادات الملائمة
  - (ب) عامل الوقت ٠
  - (ج) تكلفة رأس المال
  - (1) التكاليف والايرادات الملائمسة:

التكاليف الملائمة في تقييم المشمروع الاستثماري في المنهج الاسلامي تشمل التكاليسف التفاصلية الحقيقية للموارد ( الاسمسول الثابتة بمسلترمات انتاج ومواد خام بعمل)

المستخدمة فى المشروع ،وايضا كل التكاليــــف الاجتماعية الخارجية التى يسببها المشروع وتضر بالمجتمع مثل تلوث المياه ، تلوث الهــــوا، تخفيض درجة خصوبة الاراض الزراعية ،اشفـــالات الطريق ،الفوضاء ، غيرها .

اما الايرادات الملائمة فتشمل بجانــــب الايرادات التفاظية ( الزيادة المتوقعـــروع في ايرادات المنشأة في حالة تنفيذ المشــروع والتي لا يتوقع أن تحدث في حالة عدم تنفيـــده ) كل المنافع الاجتماعية والاقتصادية التي تخــدم المعلحة الاسلامية مثل زيادة التوظف والعمالـــة وتوفير المساكن وزيادة حصيلة الدولة من النقـد الاجنبي وتوفير العمالة المدربة وغيرها •

### (ب) مبدأ عامل الوقست:

يقعد به الجدول الزمني للتدفقات النقدية الداخلة والخارجة من والى المشروع الاستثماري وأهمية عامل الوقت ترجع الى ان التدفقات النقدية الداخلية النقدية الخارجة والتدفقات النقدية الداخلية تحدث في فترات مختلفة من العمر الانتاجي ولا بد من اجل تحقيق مقارنة سليمة بينهماواتخاذ قرار استثماري صحيح من تحديد القيمة الحالية لكل نوع من هذه التدفقات في لحظة اتخاليا القرار ومن هنا يبرز سؤال هام : هل الاهتمام

المنهج الاسلامى اذ انه اعتراف بأهمية الربـــا والفوائد فى تقييم المشروع وخصوصا اننا نستخدم جداول الفائدة المركبة فى عملية الحساب ·

ونفس التحليل يقال فى الرد على النقدد الموجه لنشاط المصارف الاسلامية فى عملي الجراء عقود البيع الآجل حيث تجيز زيادة سعر البيع بالآجل عن سعر البيع الحاضر ·

### (ج) مبدأ تكلفة رأس المال:

فى المشروعات الخاصة ،وبعض المشروعات العامة ،يلجأ القائمون لتقييم البديــــل الاستثمارى الى حساب القيمة الحاليةللتدفقــات النقدية باستخدام معدل الفائدة الذي يقترض به الاموال اللازمة للمشروع باعتبار هذا المعــدل يمثل تكلفة راس المال اى الحد الادنى للعائــد الذي يجب ان يحققه المشروع ٠

ولكننا هنا نجد ان هناك مفهوم اخر فـــن الاسلام لتكلفة رأس المال حيث يجب التفرقة بيــن نوعين من تكلفة رأس المال:

التكلفة المربحة لرأس المال والتى تمثل معدل الخصم الذى يحقق المساواة بيــــن التدفقات النقدية المبدئية من مســـدر التمويل مع القيمة الحالية للتدفقــات النقدية المستقبلة الخارجة والمرتبطــة بهذا المصدر ويعبر عن ذلك بالرموز كمــا يلى :

ع = التكلفة الصريحة لرأس المال ت ا ،ت ٢ ،ت ٣ ،٠٠٠٠ ت : التدفق النقدية الخارجة في الفترات ١ ،٣ ،٣ ،٠٠٠ د = التدفق النقدى المبدئي الداخل مــن مصدر التمويل ٠

وتطبيقا لذلك مثلا ، فان الحصول على قرض مسن بنك تجارى عادى بمبلغ ١٠٠٠٠ جنيه على ان يسدد للبنك على دفعات سنوية متساوية شامل الاسسل والفوائد قدر كل منها ٣٨٨٠ جنيه ٠

تحسب تكلفة الصريحة كالتالى:

$$\frac{\Upsilon \wedge \Lambda \cdot }{\Upsilon(\xi+1)} + \frac{\Upsilon \wedge \Lambda \cdot }{\Upsilon(\xi+1)} + \frac{\Upsilon \wedge \Lambda \cdot }{1(\xi+1)} = 1 \cdot \cdot \cdot \cdot$$

ومعدل الفائدة الذي يحقق التساوي بين طرفــــي المعادلة هذه هو ٨ لا سنويا ٠

التكلفة الصريحة للقرض ( سعر فائدة الاقـــراض ) 
$$..$$

وفى المسارف الاسلامية حيث يكون القرض قرضا حسنا يكون د = ت اى ان ع = صفر ( التكلفـــــة المريحة لرأس المال = صفر ) ومنها يمكن اعتبسار ودائع الحسابات الجارية بالنسبة للمصرف الاسلامــى قروض حسنة .

ولكن في حالة الودائع الاستثمارية في المصارف الاسلامية فانه توجد تكلفة صريحة ليرأس الممال محيح انها لا تدفع على اساس سعر فائيية محدد سلفا ولكن يتم حسابها على اساس مبيية المضاربة او المشاركة المتبع في نظم الاستثميار في المصارف الاسلامية وهنا لابد ان يقابل هيية العائد الذي يعود على الفرد المسلم المستثمير امواله في ودائع استثمارية في المصارف الاسلامية لا بد ان يقابل ذلك برضا نفسي يتم عن قناعيية تامة بأنه استخدم احسن الفرص البديلة المتاحية امامه خارج المصرف الاسلامي

養業

### التكلفة الضمنية لرآس المال :

وهى عبارة عن الفرص البديلة لاستثمــار اموال المصرف ويتحدد عائد الفرص البديلــــة بأنه اكبر المعدلين التاليين :

- افضل معدل عائد على مشروع استثمـــارى اخر لم يقبل المصرف تنفيذه بالامــوال المتاحة وفضل عليه العشروع الحالى •
- افضل معدل عائد اسلامی یستطیع اصحـــاب الودائع الاستثماریة تحقیقه باستثمــار اموالهم خارج المصرف ۰

هناك خمسة معايير يمكن ان يؤخذ علــــى اساسها قرارات الاستثمار :

- (أ) توفير المشروع لخدمة او سلعة لاتحـــرم الشريعة الاسلامية انتاجها او التعامــل فيها •
- (ب) قوة المركز المالى والكفاءة الاداريسة للاطراف المشاركة مع المصرف فى تمويسل وادارة المشروع مع الاخذ فى الاعتبسسار فرورة تواجد ميزان الشخصية الاسلاميسة والسمعة الطيبة لهذه الاطراف •

- (ج) تغطية المشروع للتكلفة الصريحة لـــرأس المال(١).
- (د) ان يكون معدل العائد الحقيقى (<sup>۲)</sup>للمشروع أعلى من التكلفة الضمنية (<sup>۳)</sup> لرأس المسال او يكون مؤشر المنافع الى التكلفيية <sup>(٤)</sup> أعلى من مؤشر بديل آخر ٠
- (ه) في حالة اختيار مشروع له معدل عائـــــرأس حقيقي اقل من التكلفة الضمنية لــــرأس

- (۱) التكلفة الصريحة لرأس المال تمثل معدل الخصيم الذي يحقق المساواة بين التدفقات النقدييية المبدئية من معدر التمويل مع القيمة الحالية للتدفقات المنقدية المستقبلية الخارجييية والمرتبطة بهذا المعدر،
- (٢) يفضل عند حساب معدل العائد الحقيقى للمشروع الاستعانة بنظرية المحاكاة او نموذج القيمسية المتوقعة لاحد عوامل الخطر وعدم التأكد فيسيى الحسبان .
- (٣) التكلفة الضمنية عبارة عن الفرض البديلـــــة
   لاستثمار ا موال البنك •
- (3) مؤشر المنافع الى التكلفة (ف /ت) يحسب كما يلى ف / ت ف ت حيث ف هى القيمة النقدية السنوية للمنكافع ، ت التكاليف السنويلية المائية المائية الإموال الثابتة للمائية الاهلاك السنوى للاستثمار المبدئي محسوبا على اساس القيمة الحالية ،

المال فلا بد ان تكون له قيمة مرجعة (۱) أعلى من القيمة المرجحة للبديل المستدى له معدل عائد حقيقى مساو للتكلفسسسة الضمنية ٠

### (٣) الشروط التي يجب ان يمنح على اساسها الائتمان:

يجب ان يؤخذ في الاعتبار امكانب حسدوث خسارة لاحدى عمليات الاستثمار ولذا يجب أسيد كافة الضمانات التي تقلل من احتمالات سدوث خسائر وتضمن دقة عملية متابعة ومراف سيسسدة حسابات المشروع .

- لا يسمح الا بتمويل المشروعات الرابحـة، وهذه القاعدة تسمح بتأمين ســــداد الاموال في الاستحقاق باعتبار ان نظــام الضمان هنا ليس مرتكز على الشـــروة الشخمية للعمين فحسب بل ايضا علــــى سمعته الاجتماعية .
- يجب الا تتعدى نسبة مساهمة المصـــرف في تمويل اي مشروع عن ١٠ ٪ من مجمــوع الوداشع فيه ، وهذه القاعدة تسمـــــح بتنويع النشاط الى اقصى حد ممكــــن بجانب ممارسة سياسة توزيع الاخطار ،

<sup>(</sup>۱) المقصود بالقيمة المرجعة هو الفائدة الاجتماعية التي ستعود على المجتمع من قيام هذا المشروع٠

- كل طالب اعتمان يجب ان يكون من المودعين
   في احدى حسابات المعرف •
- الاستثمار المطلوب تمویلیه یجب ان یجری
   فی نفس منطقة المصرف او فی دائرة عملیه
   ونشاطه ۰
- حكل مستثمر طالب للمال يجب ان يكسون لديه جهاز محاسبى يسمح بتتبع عملياته وتحديد نتائج الدورة او المشسسروع ، وتخفع دفاتره للتحقيقات والمراجعسسات من جانب خبراء المصرف والمتخصون ،

طريقة الانفاق على المشروعات وتحديد اربسساح

#### عمليات الاستثمار:

من الممكن ان يتم الانفاق على المشروعات مباشرة بمعرفة الممرف سواء بتسليم مبالـــــغ للشريك نقدا او بشيكات او الانفاق في خصائــــص المشروع نقدا او بشيكات مصرفية او حــــوالات وغيرها ٠

كذلك من الممكن ان يرخص للشريك بالصسرف عن طريق سحب شيكات على حساب المشروع وفــــــى الحدود التى يرخص له بها ،

### - كيفية تحديد ارباح عمليات الاستشمار:

تمر عملية تحديد الأرساح بثلاثة مراحل :

### المرحلة الاولى:

تحديد ربح كل عملية مساربة ال مشاركسسة ( او خسائرها ) عن طريقالمراجعة الحديبيييييي وتحديد نصيب المصرف طبقا لاحكام العتود ،

### المرحلة الشانية:

اعداد حساب ارباح وخسائر خاص بعمليسات الاستثمار يثبت به نصيب المصرف من نتائسسسي عمليات المضاربة والمشاركة ونتائج مشروعسات الاستثمار التى يجريها المصرف منفردا ٠

#### المرطة الشالثة:

تقسيم صافى ارباح وخسائر الاستثمـــارات بين مجموع المستثمرين وبين المصرف كل بنسبــة مساهمته •

(ه) عملية الرقابة الشرعية على معاملات المصــرف

#### الاسلامي :

لا بد من قيام هيئة رقابة شرعية بالمصرف مهمتها المشورة وابداء الرأى فيما يحال اليها من مسائل لتقرر مطابقتها او جوازها لاحكـــام ومبادى الشريعة الاسلامية ٠

وتقوم هيئة الرقابة الشرعية في نهايسة كل سنة مالية بتقديم تقريرا يفعج عن التسازام ادارة المعرف في معاملاته بالقواعد الشرعيسة وتتكون هذه الهيئة من عدد من الاعضاء يختسارون من علماء الشرع وفقهاء القانون المقسسارن المؤمنين بكفرة المعرف الاسلامي مع مراعسساة ان يكونوا من غير العاملين بالمعرف وان يكسون تعيينهم اسوة بتعيين مراقبي الحسابات ويكسون لهم من الوسائل والاختصاصات ما لمراقب

#### الفصل الخاميس

خلصت المقارنة بين نظم التعامل في المسارف الاسلامية والبنوك التجارية الى اوجه الفرق التالية :

### (١) كيفية توزيع العائد في المصارف الاسلامية :

تميز المسارف الاسلامية بين العائـــــد المدفوع لكل من انواع الحسابات المودعــــة فيها الاموال وفقا لطبيعة الحساب ومدة الايـداع ويتميز العائد بالخصائص التالية:

- ان العائد غير محدد القيمة ويكون فقـط
   محدد بنسبة من الارباح ٠
- س انه لايمكن التعرف على الارباح الا بعسد الحسابات الختامية للمصرف واعتملساد الارباح وخصم النفقات والمصاريلليسسف الادارية ،
  - عدم تحقق ارباح فان المسسودع
     لا يحصل على عائد لأمواله •
  - ـ فى حالة الخسارة تحمل لرب المــــال ( تخصم من راس المال) •

ومما سبق نجد ان الفارق ينحمر في طبيعة الاختلاف بين الفائدة والربح ، والفارق بيسست الفائدة والربح يعد فارقا كبيرا من حيسست المعنى والمفمون ،

فعلم المحاسبة يعرف الفائدة بأنها عائد المال الذي يقترفه المشروع وهي محددة القيمــة ويتعين سدادها في مواعيد محددة سواء حقــــــق المشروع ارباحا او لم يحقق كما يلزم المشـروع بسداد المال المقترض والذي تدفع عنه الفائــدة بنفس قيمته دون زيادة او نقصا ، وتعتبرالفائـدة من ضمن الاعباء التي يتحملها المشروع ،ويجـــب

اما الربح فانه عائد لأصحاب المسسسروع سواء ساهموا في المشروع بجهدهم او بأموالهسم او بالاثنين معا ،ولا يمكن تحديد الربح بصسورة قاطعة الا بعد انتهاء مدة معينة يتم الاتفسساق عليها بين المساهمون في المشروع ويتم التوزيع بالنسب المتفق عليها ، ويتفير الربح من مسدة لأخرى تبعا لنتيجة النشاط في كل مدة ، وفسسي حالة الخسارة لايرد من رأس المال لأصحاب المشروع الا ما يتبقى منه بعد خصم الخسارة .

#### (٢) الودائـــع :

تودع الاموال في البنوك في صورة حسابسات جارية او على شكل ودائع محدودة المسسسدة أوحسابات صناديق التوفير والادخار ويختلف الهائد الذي تحصل عليه الودائع باختلاد طبيعة البنسسك المودعة فبه •

فى البنوك التحارية تحمل ننى البنوك التحارية تحمل ننى البنوك التحارية عمل المتعاب والمناف ألف المدة حفظ الوديعة وفى جميع الموال فائه بسسم الاتفاق بين البنك وبين العميل على سعر محسدد للفائدة .

ويقوم البنك التجارى في نياية كل شهير بحساب قيمة الفوائد المستحقة على الامييوال المودعة لديه وتقيد هذه المبالخ على معروفيات البنك وتعتبر ضمن تكاليفه ، اما المعيرات الاسلامية فتتلقى الودائع بمورها المختلفية ولكن المعرف يحدد نظاء العائد الذي يوزع علي المودعين مع الاخذ في الاعتبار في حاليات الخمارة ان المعرف يضمن رد قيمة وديعة الادخار المودع كاملة ، اما بالنسبة لوديعة الاستمار فان المعرف لايضمن رد قيمتها بالكامل ، حييات المعرف لايضمن رد قيمتها بالكامل ، حيال في عمليات الاستثمار في عمليات الاستثمار .

وتختلف اهمية الوديعة لدى المهـــارف الاسلامية عنها في البنوك التجارية حيث نجــد الاخيرة تعب اهتمامها على الودائع الكبيــرة فقط سعيا وراء تحقيق الربح ولكن المهــارف الاسلامية تركز على الودائع المغيرة ايفــا لتشجيع مغار المدخرين على انتهاج سلوك الادخار، وكذا فقد اتخذت المعارف الاسلامية عـــدة اجراءات لتشجيع الافراد على ايداع مدخراتهــم اجراءات لتشجيع الافراد على ايداع مدخراتهــم بها بدون فوائد ،فعلى سبيل المثال يمـكـــن بها بدون فوائد ،فعلى سبيل المثال يمـكـــن بدون فوائد كما يمكنهم الحمول على قــــروض بدون ألف المعرفية الاخرى بدون مقابل مشــــن الخدمات المعرفية الاخرى بدون مقابل مشــــن تحصيل اوراق تجارية او كوبونات الاسهم وغيرها،

#### استثمار الاموال:

بالنسبة للبنوك التجارية ، نجد ان الغالبية من استثماراتها توجه الى القروض للحصول على الفائدة المقابلة ، ومن هنا فان عملي يقوم الاستثمار بمنح القروض تتميز بالسهولة حيث يقوم البنك بآخذ الضمانات اللازمة له لفم الفوائل استرداد قيمة قروضه مضافا اليها الفوائل المناك في اي لحظة حساب العائل المستحق له عن هذه القروض .

اما المصارف الاسلامية فقد سبق توفيـــح مجالات الاستثمار بها حيث تعد اكثر .تساعـــا عنها في البنوك التجارية وتنحص فـــــى المشاركة والمضاربة والمرابحة وشراء اسهــم الشركات او تحصيل كوبوناتها •

### قائمة بمراجــــع الدراســـــــة

- (۱) د ورفيق المصرى ، مصرف التنمية الاسلامية ١٩٧٦ ٠
- (٢) د، احمد فؤاد عبدالخالق مدخل اسلامی لترشید القصرارات الاستثماریة فی البنوك الاسلامیة ، مؤتمر دور البنسوك فی التنمیة ، مارس ۱۹۸۱ .
- (٤) الموسوعة العلمية والعملية للبنوك الاسلامية ، الجمير الاول ، الجزا الثاني ،
- ( القاهرة ، الاتحاد الدولى للبنوك الاسلامية ) الجسسز ، الشالث ،
- (a) ۱۰۰ سؤال وجواب حول البنوك الاسلامية د، احمد النجسسار ۱۹۷۸
  - (٦) موسوعة الاقتصاد الاسلامي ـ د، محمد عبدالمنعم الجمال ،
  - (Y) منهج الادخار والاستثمار في الاقتصاد الاسلامي ـ د رفعت السيد العوضي •
- (A) المجتمع الاسلامى وفلسفته المالية والاقتصادية ـ د-محمد
   الصادق عفيفى ٠
- (٩) الاقتصاد الاسلامي ـ مصادره و اسمه ـ دم حسن على الشاذلي
- (۱۰) التنمية الاقتصادية والاجتماعية في الاسمسلام مددد عبد الرحمن يسرى احمد ٠
  - (١١) البنوك الاسلامية ـ د م شوقى اسماعيل شحاته ،
    - (١٢) مجلة البنوك الاسلامية مارس ـ ابريل ١٩٧٩٠
  - (١٣) مجلة البنوك الاسلامية العدد السابع اكتوبر١٩٧٩ ٠

حديث ( ۱\* ) " لا تبيعوا الدرهم بدرهمين فانى اخاف عليكـــم صفحة ( ) الربا "

#### التخريـــج:

- اخرجه مسلم فی صحیحه ، کتاب المساقـاه:
   باب الربا ۱۱/۱۱
- ( من رواية عثمان بن عفان بلفظ لاتبيعسوا الدينار بالدينارين ولا الدرهمبالدرهمين )
- ومالك في الموطأ ، كتاب البيوع : بـاب بيع الذهب بالففة تبرا وعينا ١٦٣٣/٠

حديث ( ٢x ) " الذهب بالذهب والفضة بالفضة والبر بالبـــــر صفحة ( ) والشعير بالشعير والتمر بالتمر ، والملح بالملسح مثلا بمثل يدا بيد فمن زاد او استزاد فقــــد اربي "

### التخريـــج:

اخرجه البخارى فى صحيحه ، كتــــــاب
البيوع : باب بيع الفضة بالفضة ٣٧٩/٤ ،
٣٨٠ من حديث ابو سعيد الخدرى بلفـــظ
( الذهب بالذهب مثلا بمثل و الــــورق
بالورق مثلا بمثل ) ٠

- \_ ومسلم في صحيحه ، كتاب المساقاه : بـاب الربا ١١/١١
- من حديث عبادة بن الصامت ، وهناك فــــــ الجزء نفسه ص ١٥ حديث اخر عن ابى سعيــد الخدرى وفيه زيادة ( فقد اربى الاخــــــــــــد والمعطى فيه سواء ) ٠
- \_ وابى داود فى سننه ،كتاب البيوع : بـاب فى الصرف ٣٣٨/٣
- من حديث عبادة بن الصامت وفي الفاظـــه زيادة ونقص ٠
- والنسائى فى سننه ، كتاب البيوع : بـساب
  بيع الشعير بالشعير ٢٧٥/٧ ، ٢٧٦ مـن
  رواية ابى سعيد الخدرى وعبادة بن الصامـت
  بالفاظ مختلفة ٠
- وابن ماجه فى سننه ، كتاب التجارات :باب الصرف ومالا يجوز متفافلا يدا بيـــــد ٧٥٧/٢
- والدارمى فى سننه ، كتاب البيوع : باب فى النهى عن الصرف ٢٥٨/٢ ( من روايسسة عمر بن الخطاب ) باختلاف فى اللفسسسظ واحمد فى مسنده ، من مسند ابى هريسسرة
- ورحد على سحاء بالفضة مثلا بمثـــل ورنا بوزن مثــلا بمثل فمن زاد فهوربا ،ولا تباع ثمـــرة حتى يبدو صلاحها )

وفى المسندنفسه ٢/٣٧٤

ومن مسندابی بکره ۳۸/۵ ومن مسند ابی سعید الخدری ۲۰۰/۵ ومن مسند فضیله بن عبید ۱۹/۲ بلفــــظ الذهب بالذهب وزنا بوزن ) ۰

الجوانب السلوكية في بكاة الأموالي

د. سامی حمیالرحمن قابل کلیة لِجَاقِ - جامعت المنصوبِ

## الجوانب السلوكية فخف بكاة الأموال

ط. سامى عبالمرحمن قابل كلية المجارة - جامعة المنصورة

#### طبيعة المشكلة والغرض من البحث:

ته ألى زكاه الأموال احد أركان الاسلام الخمسسة، فهي ركنه المالى الركين ، اذ انها تشكل موردا هامسا من الموارد المالية في الدولة الاسلامية ، ولقد أولسي التشريع المالى للزكاة عنايته الفائقة للجوانسسب والنواحي العلوكية للأفراد ، اذ اخذ في اعتباره سلسوك الطوائف المرتبطة بالزكاة ، كما اهتم بردود أفعالهم،

وففلا عن ذلك فقد أرسى التشريع المالى للزكساة كوكبة من الاجراءات والوسائل والمحفزات والمشبطسسات التى ترقى بالسلوك الانسانى للفرد والجماعة كمسسسات تنعكس آشار هذه المحفزات والمشبطات على كل من حصيلسة الزكاة ودرجة رضاء دافعى الزكاة وهم يقتطعون جسسراء من اموالهم لغيرهم من مستحقى الزكاة .

والزكاة في تربيتها واعلائها وتطهيرها للسلسوك الانساني ، لاتهتم فقط بسلوك ارباب الاموال دافعــــاة، الزكاة) ، وانما تهتم ايضا بسلوك مستحقى الزكـــاة،

وسلوك الجباة ( السعاة) ، بل وسلوك جميع أفر ادالمحتمسع الاسلامي ٠

وعلى ذلك فان المرمى الرئيس من هذا البحسية هو استجلاء الجوانب السلوكية في زكاة الامسسسبال، ودراستها دراسة تحليلية ، والسعرف على آثارهـــــا وتأصيلها بأسلوب معاصر يجمع بين الفقه والفكسسسسر السلوكي والمالي والمحاسبي والفريبي الحدب ، وبذلك يتم تكييف زكاة الاموال سلوكيا ،

وترتيبا على ما تقدم، فان الباعث سوف يتنسساول بحثه هذا من خلال النقاط الخمس الرئيسية التالية :

أولا : اهتمام التشريع المالي للزَّاة بالجوانـــبب السلوكية ٠

شانيا : الزكاة وتربية طوك ارباب الاموال (دافعــــى الزكاة ) ٠

شالشا : الزكاة وتربية سلوك المستحقين لها •

رابعا : الزكاة وتربية سلوك السعاة (الجباة)

خامسا : الركاة وتربية سلوك جميع افراد الامة الاسلامية .

وفيمايلى دراسة تحليلية لهذه النقاط الرئسسيسة الخمس .

ظل علما المالية والضريبة ردحا طويلا مسسداف الزمان وهم ينأون بالفرائب عن ان تكون لها أهسداف انسانية او اجتماعية او سلوكية ، وذلك خشية ان يؤشر ذلك على هدفهم الاول ، وهو وفرة الحصيلة وغسسزارة المال الذي يتدفق على الخزائن من ورا ً جبايتها .

اما الزكاة فى الاسلام فلها شأن اخر ، باعتبارها ركنا من اركانه وشعيرة من شعائره وعبادة مالية ملى عباداته ، فالمسلم يؤديها ابتغاء مرضاة الله خالصــة بها نيته طيبة بها نفسه ،(١)

ومع وضوح معنى العبادة فى الزكاة ، فان هناك المداف انسانية جليلة ومثلا اخلاقية وسلوكية رفييعة، وقيما روحية عليا ، يقصد الاسلام تحقيقها من وراءالزكاة، وبذلك كانت للزكاة اهداف معنوية روحية اخلاقيات النسانية اجتماعية سلوكية بالاضافة. الى الاهالية والاقتصادية،

<sup>(</sup>۱) العلامة الدكتور يوسف القرضاوى ـ فقه الركاة ـ الجزآن الاول والثانى ـ مؤسسة الرسالة ـ بيروت . ۱۹۸۱ - ص ۸۵۳ - ۸۵۷

مما سبق يمكن القول بأن هدف الاسلام من الشياة ليس هو جمع المال واغناء الخزانة ومساعدة الله المساو واقالة عشرتهم فحسب، ولكنالهدف الاول من الربي حساء تربية السلوك الانساني والعلو به فوق مسين المناه المعيث يكون سيدا لها لا عبدا، ومن هنا الاتناه التراه المالية بتربية سلوك مستحقى الزكاة اهتمامها بشريه المالية المتعلق الزكاة عن المنزاد المالية الوضعية التي لا تكاد تنظر الى الممولين الا بالتسارة موردا ومعدرا لتمويل الخزانة العامة .

فلقد وردت عن رسول الله صلوات الله وملاه ... ... احادیث کثیرة ، تتعلق ببعث السعاة والعمال السیسی الناس لجبایة الزکاة منهم وتوزیعها ، وحددت هسده الاحادیث کیف یکون سلوك السعاة نحو ارباب الامسوال ، اذ بینت واجباتهم فی معاملة دافعی الزکاة ، واوضحت لهم ماذا یأخذون منهم ، وماذا یدعون ، کما بینسست هذه الاحادیث الواجبات السلوکیة لارباب الاموال نحسو السعاة الذین یمثلون جهاز الحصر والتحمیل فسسسسا ادارة بیت مال المسلمین واوضحت ایضا الواجبسسات ادارة بیت مال المسلمین واوضحت ایضا الواجبسسات

# ثانيا : الزكاة وتربية سلوك ارباب الاموال دافعي الزكــاة )

اهتم تشريع الزكاة بسلوك ارباب الاموال باعتبار انهم هم دافعو الزكاة التى تمثل موردا هاما مسلسن موارد بيت مال المسلمين ، فلقد عنى الاسلام بتربيسة سلوكهم وأرسى لهم مجموعة من المحفزات والمثبطلسات التى تحافظ على حصيلة الزكاة وتحارب الفرار والهسروب منها وتجعل دافعى الزكاة يلتزمون بالسلوك الاسلامليسي

ويتجلى دور الزكاة في تربية سلوك ارباب الاموال فيما يلي :

(۱) تربية ملوك ارباب الاموال على ادا ا الزكـــاة من أوسط أموالهم لا من أجودها ولا من خبيثها:

يربى الاسلام افراده المكلفين بالزكاة على السلوك الانفاقى الرشيد بحيث يؤدون الزكر الركسية من اوسط اموالهم ، لا من احودها وانفسه وليبها، وفيين واطيبها ولا من رديئها وخبيثها ومعيبها، وفيد ذلك تربية لسلوك المزكين على مبدأ وسطيسات

الانفاق ، وتعويد لهم على الكرم والجو . ، ونطهير لنفوسهم من البخل والشح والانانية -

ويتمشى مع مبدا وسطية الانفاق الذى حدّ .....م السلوك الانفاقى للمسلم أن يؤدى الفرد والمسلم أن يؤدى الفرد والمسلم ماله من اوسط امواله ولا من انفسهاو أحوده ... فيكون في ذلك تبذير، ولا من اردئها واسوفه ..... فيكون في ذلك تقتير وشح والم ورد عن النبسسي الكريم قوله بعدد اداء الزكاة :"٠٠٠ ولكسسن من وسط اموالكم وفان الله لم يسألكم فبسسرة ولم يأمركم بشره ٠٠٠٠ "(١\*) (١)

ومن هذا الحديث الشريف ، ومن ذلك المبسدا الانفاقي ، يمكن القول بأن الزكاة تربى سلسوك المكلفين بها على اساس مايلي :

(۱) لايجبر المزكون (ارباب الاموال) على ان يوفد منهم كزكاة انفس امو الهـــم واحبها واجودها واكرمها ، لار في ذلـــك الجبر اجمافا بهم واضرارا بامو الهــم كما انه مدعاة لان يؤدوا الزكاة بغيــر طيب نفس وفي هذا عدم اعلاء للوكهم .

<sup>(</sup>۱) الامام محمد الشوكانى ـ نيل الاوطار (شرح منتقـــى الافيار من احاديث سيد الافيار) الجزء الرابـــن - طبعة مصطفى الحلبى ـ بدون تاريخ ـ ع، ١١٤ . مدون عام ١٢٥٠ ه .

ان الاسلام ينهى عن التفييق على أرباب الاموال في ادائهم للزكاة، ويدعو السي التيسير عليهم، وكفل التيسير عليهم، وكفل التيسير عليهم، وتعلم المكلفين ورفع الحرج عنهم، حتيودوا الزكاة وهم طائعون طيبة بهسيا نفوسهم، ولا يكون ذلك الا اذا لم تؤخيد منهم كرائم واجود وانفس وحزرات اموالهم اذ ان الاسلام حرض على الاتؤخد الاميسوال الكريمة والنفيسة التي يحرص اربيساب الاموال عليها لمزية خاصة كانتاج اللبسن او اللحم وكالتوالد،

فلقد ورد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قوله لمعاذ بن جبل " اياك وكرائهم امهوال الناس، واتق دعوة المظلوم فليس بينها وبين الله حجاب "(٢٪)، كمهوي " ان النبى على الله عليه وسلمورى " ان النبى على الله عليه وسلموراى في ابل الصدقة ناقة حسنة، فغضه على الساعى، وقال له : ما هذه ؟ قسال على ارتجعتها ببعيرين من حواش الابهالي قال : نعم اذا (۱) ٠

<sup>(</sup>۱) الامام جمال الدين محمد الزيلعى ـ نصب الرايسة لاحاديث الهداية ـ الجزّ الثانى ـ مطبعـــــة دار المأمون ـ القاهرة ـ بدون تاريخـ ص ٣٦١ ـ متوفى عام ٧٦٢ ه ٠

كما روى ان سدنا عمر الده سساب "مر بعثم من الصدقة، قرأى من ساة حافلا "(1) ذات قرع عظیم ، قه أن من المسلسة هذه الشاة؟ فقالوا: شاه من المسلسسة فقال : ما اعطى هذه اهلها وضه الاستحاق لا تفتنوا الناس ، لاستخدو ، حسن الها المسلمين "(٣)

وورد عن مصدقی ( سعاة) رسول اللـــه ملی الله علیه وسلم قولهم : سهاسسا رسول الله علیه وسلم ان ناخذ شافعا والشافی التی فی بطنهــــان ولدها"(٣)(٤)، كما روی ان سفیـــان بن عبدالله الثقفی عامل عمر بن الخطـاب علی الزكاة ، كان یعد علی النـــاس السخل"(٥) فلما قدم علی عمر بن الخطـاب السخل"(٥) فلما قدم علی عمر بن الخطـاب لخکر له ذلك ، فقال عمر: " نعم تعـــد

<sup>(</sup>۱) مجتمعا لبنها٠

<sup>(</sup>٣) خيار الاموال التي تحرزها العين لحسنها -

 <sup>(</sup>۲) الامام مالك بن انسـ الموطأ ـ الجزء الاول ـ
 مطبعة السعادة ـ القاهرة ـ بدون ناريخـ ص ۲۲۲
 متوفى عام ۱۷۹ ه ٠

<sup>(</sup>٤) الامام محمد الشوكاني ـ المرجع السابق ـ ص١٢٣٠

<sup>(</sup>٥) صغار الدنم ٠

عليهم بالسخلة يحملها الراعى ولاتأخذهسا ولاتأخذ الاكولة ولا الربى ولا الماخسسس ولافحل الغنم ، وتأخذ الجزعة والثنية "

مما خلا يمكن القول بأن عدل الاسسلام اقتضى تزكية سلوك المكلفين بالزكسساة وتسزكية سلوك جبأة الزكاة وعمالهسسا وسعاتها ، بحيث لايجبر ارباب الامسسوال على ان تؤخذ منهم الاموال الكريمسسة الجيدة النفيسة التالية :

- (1) الاكلولة (الاكيلة) : وهى التـــــى تسمن لتؤكل ٠
- (ب) الربى: وهى التى تربى للبست او هى التى وفعت ولدها ولاز الست تربيه •
- (ج) الماخص ( الشافع ) : وهي الحامسل التي في بطنها ولدها ٠
- (د) الفحل: وهو الذكر ، اذ لايوفسند لمُقدرته عَندُ ارباب الاموال •
- (٢) لا يسمح لارباب الاموال بأن يؤدوا الزكساة من ردىء اموالهم وخبيثه ومعيبه: لان فسى

ذلك اجماف بالفقراء والمساكين وسائسسر مستحقى الزكاة كما ان فيه هبوط بسلوكهم الى البخل والشح والاثــــرة والانانية وحب الذات ،

فلقد ورد قول الله تعالى : ولاتيمسوا الخبيث منه تنفقون الا ان تغمضوافيه (1) وقوله : " لن تنالوا البر حتى تنفقوا ممن تحبون"(٢) وهذه دعوة الى عــــدم الانفاق من المال الخبيث والردى، وانما يكون الانفاق من المال الجيد الطيـــب

ولقد روى عن النبى الكريم قولسسه
" ثلاث من فعلهن طعم طعم الایمان، مسسن
عبدالله وحده وانه لااله الا الله،واعطى
زكاة ماله طيبة بها نفسه رافدة "(٣)عليه
كل عام ، ولايعطى الهرمة ولا الدرنسسة

<sup>(</sup>١) سورة البقرة - الاية ٢٦٧ •

 <sup>(</sup>۲) سورة آل عمر ان - الاية ۹۲ .

<sup>(</sup>٣) معينة على اداء الزكاة ٠

ولا المريضة ولا الشرط ولا اللئيمة، ولكن من وسط اموالكم ، فان الله لم يسألكنم خيره ولم يأمركم بشره "(١)(٤)»

وروى ايضا عن معدق ( جابى ) رســـول
الله على الله عليه وسلم قوله" ان فــى
عهدى الا آخذ من رافع لبن ٠٠٠٠ وأتــاه
رجل بناقة كوما ً فأبى ان يقبلها "(٢)(٥٪)
كما ورد ان الرسول الامين قال: "ولا يخرج
في العدقة هرمة ولا ذات عوار "(٣)(٢٪).

ان الاسلام قفى بأن يشترط فى الانعـــام المستأداة كزكاة العلامة من العيــوب، بحيث لا تكون مريضة ولا كسيرة ومعيبــة، ولقد ذهب بعض الفقها والى انه يقمــد بالعيب هنا ذلك العيب الذى يجيـــــرر رد المبيع لوجود العيب به، او ذلـــك

<sup>(</sup>۱) الامام محمد الشوكاني ـ المرجع السابق ـ ص ١٤٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق - ص١٣٣٠

<sup>(</sup>٣) الفقيه احمد النووى ـ المجموع (شرح المهمسنب) الجزء الخامس ـ ادارة الطباعة المنيريــــة ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ـ ص ٣٨٢ ـ ٣٨٣ ( متوفـــي عام ٢٧٦ هـ )

العيب الذي يمنع الاجزاء في الاضحية.

وتأسيسا على ما تقدم فان الامسسوال التالية لاتقبل كزكاة لاشتمالهاعلسسسى العيب:

- (أ) الهرمة : وهى الكبيرة التى سقطت اسنانها٠
  - (ب) الدرنة: وهي الجرباء،
  - (ج) ذات العوار: وهي ذات العسيب
  - (د) اللئيمة : وهي البخيلة باللبن٠
  - (ه) الشرط: وهي صغار المال وشراره٠
    - (و) الكوماء ٠
    - (ز) الكسيرة : وهي المكسورة •
- (ح) العجفاء: وهى المعيبة بعيب يبخس قيمتها ومنفعتها٠
- (ط) راضع اللبن : وهو العفير لان قيمته بسيطة .
  - (ى) المريضة ٠

مما خلا يمكن القول بأن الذي يؤفسسد من المال كزكاة هو الوسط لا الخيار ولاالمعيب هذه هي القاعدة العامة ، الا انه يجسسوز استثناء منها " اخذ الانعام المعيبةكزكساة ، في حالةما اذا كان جميع الانعام المزكسساة معيبة ، اذ تؤخذ مريفة من المريفات وهرمسة من الهرمات ومعيبةمن المعيبات ، اذ مسسن العدل الا يكلف المزكى في هذه الحالة بشراء وحدات سليمة لا عيب فيها (1)

اوجب الاسلام على المكلفين بالزكاة ان يتعاونوا مع السعاة ، وان يرفوهم ، وفى ذلك تربيسسة لسلوكهم على التعاون وحسن المعاملة، فلقسسد دعا النبى الكريم الى التعاون مع جباة الزكساة بقوله " ارضوا معديقكم "(٢)

<sup>(</sup>۱) الفقيه ابن قدامة المقدسى ما المغنى مالجمسرة... الشانى مطبعة المنار الثالثة ما القاهمسسرة... بدون تاريخ ما ٤٧٢ (متوفى عام ٦٣٠ هـ)

<sup>(</sup>۲) الأمام محمد العنذرى ـ مختصر سنن ابى دا رد ـ الجزء الثانى ـ مطبعة انصار السنة ـ الشاءـ ـ ت المدرة بدون تاريخ ـ ص ۲۰۲ ( متوفى عام ۲۵۲هـ)

كما يبث الرسول الامين فى ارباب الاموال فضيلة الصدق بدعوتهم الى عدم كتمان الاموال عن السعاة ، فلقد روى بشير بن الخصاصيـة : "قلنا يارسول الله: ان قوما من اصحـــاب الصدقة يعتدون علينا ، افنكتم من اموالنـا بقدر ما يعتدون علينا ؟ فقال : لا "(١)(٧\*)

ان التشريعات المالية الحديثة تعمل كل جهدها في وفع مجموعة من الإجراءات والمحفيزات والمثبطات التي تدفع الممولين الى علي كتيمان اموالهم وعدم التهرب من الفرائييين، فلقيد ولقد فعل ذلك الاسلام بأروع ما يكون، فلقيد اجمع جمهور الفقهاء على انه يحرم الاحتيال لسقوط الزكاة والفرار (التهرب) منها، كميا سد الرسول الامين الذرائع والوسائل المففيسة الى ذلك ، فلقد ورد في كتاب سيدنا ابسين بكر العديق الى عامله على الزكاة نقلا عسسن الرسول الكريم" ولايجمع بين مفترق ولايفسرق بين مجتمع ، خشية العدقة "(٢)(٨»).

<sup>(</sup>١) الامام محمد الشوكاني \_ المرجع السابق - ص١٥٦٠

<sup>(</sup>٢) الفقية احمد النووى ـ المرجع السابق - ص ٣٨٢،

**<sup>\*\*\*</sup>** 

ويفهم من ذلك الحديث انه لايجوز احسداث شيء من الجمع والتفريق خوفا من دفع الزكاة وتهربا منها ، فلقد جاء الاسلام بابطال الحيل والخدع لاسقاط الزكاة والتهرب منها ، كمسسا نهى الرسول عن الجمع بين المفترق ، والتفريق بين المجتمع ، خشية الحدقة ، وذلك حتسسى يضيع على فهاف النفوس فرصة الهروب مسسائرة الزكاة ، بل وفرض عليهم عقوبة وهى مصادرة نعف مال الفار (المتهرب) من الزكاة حتسى الحديث الا يحدث رب المال شيئا من الجمسسة والتفريق خشية ان تكثر الصدقة (الزكساة) والتفريق خشية ان تكثر الصدقة (الزكساة) فرب المال يخشى ان تكثر الصدقة ، فيجمسسع فرب المال يخشى ان تكثر الصدقة ، فيجمسسع او يفرق لتقل او ليهرب منها كليا اوجزئيا ،

ومن الوسائل التى اتبعت فى جباية الركاة والتى تمنع المكلفين بها من الفرار منها ، وسيلة حمر الاموال( الانعام) واخذ الركسسة عند مواردالمياه ، فهذا اسلوب رقابى علسسى اموال المزكين ، حيث لابد وان ترد كافسسة انعامهم الما التشرب وترتوى ، من اجل ذلسك ورد عن الرسول العظيم قوله : " توفسسست

صدقات المسلمين على مياههم"(۱)(۹\*).

وقد قام الاسلام بسد بعض ذرائع الفسسرار من الزكاة ، وذلك باخضاعه عروض التجسسارة للزكاة ، شأنها في ذلك شأن النقسسسود ، باعتبارها مالين ناميين فعلا وحكما ،

فعروض التجارة المتداولة هى نقسسود معنى ، اذ لافرق بينها وبين النقود التى هى اثمانها ، الا فى كون النصاب ينقلب ويتغيس بين الثمن وهو النقد وبين المثمن وهسسو العروض ، اذ لو لم تجب الزكاة فى عسسروض التجارة لامكن لجميع الاغنيا و اكثرهسم ان يتجروا بنقودهم ، ويتحروا الا يحول الحول على نصاب من النقدين ابدا ، وبذلك يفسرون من الزكاة فيهما .

ان شمة اجماعا بين الفقها على انسه لا محيص عن اطراح كل حيلة تحلل ماحرم الله او تحرم ما حلل ، من اجل ذلك اتفقـــوا على طرح كل وسائل وسبل وذرائع التهرب مسن الركاة ، كما اجمعوا على ضرورة معاقبـــة الممتنع عن الركاة واخذها منه قهراوقسرا ،

<sup>(</sup>۱) حدیث شریف ۰

ان لم يدفعها طوعا واختيارا ويعد ممتنعسا عن اداء الركاة من ادعى عدم ملك النصساب او ان عليه دينا محيطا به او منقصا للنصاب او تحايل بأية وسيلة لاسقاط الركاة ،

ولقد ذهب بعض الفقها ((۱) الى ان مسسن منع الزكاة بخلا ، فانها تؤخذ منه وشطرمالـه امتثالا لقول النبى صلى الله عليه وسلسسم ومن منعها فانا آخذوها وشطر ماله عزمسة من عزمات ربنا ليس لأل محمد فيها شي (۲)(۱۰\*)

ويفهم من هذا الحديث ان عقوبة الممتنع عن الزكاة اخذ شطر ماله ، اى مصادرة نصنيف تأديبا له وزجرا لامتثاله واعادة لسلوكييه القويم ، وقد سبق هذا الحديث ماتفرضييات المالية الحديثة من عقوبييات مالية رادعة للمشهربين من الضرائب ،

<sup>(</sup>۱) الفقيه احمد النووى ـ المرجع السابق ـ ۳۲، . ۲۳۲۰

<sup>(</sup>۲) حدیث شریف ۰

ولقد ذكر الفقهاء صورا عديدة للفصصصرار والهروب من الزكاة ، لعل منها مايلي :

(۱) صورة الجمع بين المفترق : ومثال ذليك ان يكون ثمة ثلاثة رجال يملك كل منهيم و مشال المنال كل منهيم شاة واحدة (۱) ، فيكون عليهم جميعا ٣ شيام كل منهم شاة واحدة (۱) ، فيكون سيام مجموع الواجب عليهم جميعا ٣ شيام على منهم ويخلطونها معا، حتال لا تجب عليهم جميعا الا شاة واحدده (٢) وبهذا يحدث تهرب من الزكاة مقالداره شاتان ، فهذا جمع خشية ان تكثر المدقة وهو معنى " ولايجمع بين مفترق " ،

(ب) مورة التفريق بين المجتمع : ومثـــال ذلك ان يكون ثمة رجلان كونا شركة وظلطا فيها اغنامهما التي مجموعها مثلا ٢٠٢شاه

<sup>(</sup>١) نصاب ركاة الغنم ٤٠ شاة ، وتجب فيه شاة واحدة ٠

فأصبحا بذلك خليطين (شريكين ) ، وبتطبيق نظرية الخلطة ( الشخصية المعنوية (١) يكون الواجب عليهما معا هو ٣ شيلله المنشيان اداء هذه الشياه التسلك ، فيقومان بتفريق مال الشركة ( الخلطة) بينهما ، كأن يكون لكل واحد منهما المات ، ويكون لكل واحد منهما شاةواحدة ، شاتين ، ويكون هناك تهرب مقداره شلات واحدة ، فهذا تفريق خشية ان تكثرالعدقة، وهذا هو معنى " ولايفرق بين مجتمع"، ومثال ذلك ايضا أن يكون ثمة رجللن لهما جميعا ، عشاة ، فاذا فرق بينهما لم تجب عليهما فيها زكاة تكون نعاب كلله منهما الدنى من النعاب اللازم ،

<sup>(</sup>۱) تقفى نظرية الخلطة (الشخصية المعنوية) فـــــن الانعام بان يعامل الخلطاء (الشركاء) معاملـــة الرجل الواحد والمالك الواحد، ولا يعامل كـــل منهم على حدة بالنظر الى مايملكه وحده، قنصاب الخلطاء هو نساب المالك (الرجل الواحد)، وزكاة الخلطاء (الخلطة) هى زكاة المالك الواحد، اى ان اموال الشركاء تشكل وعاء واحدا، بحيث لايخفــع مال كل منهم منفردا،

- (ج) مورة خاصة بالحلى: ذهب بعض الفقهـــاء الى ان " ما كان من حلى يلبس بعسار فلا زكاة فيه ، وما كان من حلى يلبس بعســا فلا زكاة فيه ، وما كان من حلى أخـــن ليحرز من الزكاة ففيه الزكاة "وانه ما اتخذ من الحلى فرار! من الزكــساة فلا تسقط عنه "(۲) اذ ان القصد من الحلــى في هذه الحالة ليس اللـس والاستعمــال ، وانما هو الاكتناز والفرار والهروب مسـن الزكاة وقد جاءت الشريعة بابطال الحيـل ومعاملة المحتال بنقيض قعده .
- (د) مورة ابدال المال بآخر اواتلافه: فقسد ذهب بعض الفقها الى انه " من كان عنده نصاب من مال تجب فيه الزكاة سكالماشيسة مثلا سفابدله كله او بعضه بعد الحول س

<sup>(</sup>۱) الفقية ابو محمد بن حزم الاندلس ـ المحلـــى ـ الجزء السادس ـ مسطيعة المنبرية ـ القاهـرة ـ بدون تاريخ ـ ص ٧٦ ( متوفى عام ٤٦ه ه )٠

 <sup>(</sup>۲) الفقيه ابن قدامة المقدسى ـ المغنى ـ الجـر٬
 الشالث ـ المرجع السابق ـ ص ۱۱ ٠

او قلله بقليل كشهر - بماشيه اخرى مسسن نوعها - كأن أبدل خمسة من الابل (1) باربعة او من غير نوعها - كأن يبدل الابل بغنسم او عكسها - سواء كانت الاخرى نعابا ام اقسل من نعاب ، او ابدلها بعروض او نقود ،اوذبح ماشية ، او نحو ذلك ، وعلم انه فعل ذلسسك فرارا من الزكاة وتهربا من وجوبها - ويعسرف ذلك باقرار او بقرائن الاحوال - فان ذلسك الابدال او غيره من التعرفات ، لايسقط عنسه زكاة المال المبدل ، بل يؤخذ بزكاته معاملة لم بنقيض قعده ، ولايؤخذ بزكاته معاملة لم نقيض قعده ، ولايؤخذ بزكاة البدل ، وان كانت زكاته اكثر، لان البدل لم تجب فيه زكاة لعدم مرور الحول عليه " .

وقال بعض الفقها (<sup>۲</sup>) ايضا: "ان ابدال النماب بغير جنسه يقطع الحول ويستأنف حدولا افر، فان فعل هذا فرارا من الزكاة لم تسقط عنه ، سواء كان البدل ماشية او غيرها مدن النمب، وكذا لو اتلف جزءا من النماب قصدا للتنقيص لتسقط عنه الزكاة ، لم تسقد لل وتؤخذ الزكاة منه في اخر الحول اذا كحسان ابداله وأتلافه قرب الوجوب ، ولو فعل ذلك في اول الحول لم تجب الزكاة ، لان ذلك ليحسس بمظنة الفرار".

<sup>(</sup>١) نصاب الابل هو خمسةمنها.

<sup>(</sup>٢) الفقيه أبن قدامة المقدسي ـ المغنى ـالجـــز، الثاني ـ المرجع السابق ـ ص ٣٤ه ـ ٣٥٠ ٠

كذلك قبال بعضهم (1) ان من الفرار مسسن النزكاة " ان يملك المرء نصابا من تقسد، فسادا قرب حولان الحول عليه اشترى بسسه شيئا لاتجب فيه الزكاة، كالطعام ، فصسدا للحيلة في اسقاطها، فذلك لايجوز ،فان فعل أثم وسقطت ".

(ه) صورة اخراج المال من الملك الى الفيسر:

فقد قال بعض الفقها " لايحل لرحل يؤمسن

بالله واليوم الاخر منع الصدقـــــة

ولا اخراجها من ملكه الى ملك جماعـــــة

غيره ، ليفرقها بذلك فتبطل عنه الصدقــة

بأن يصير لكل واحد منهم من الابل والبقـر

والغنم ما لا تجب فيه المدقة ، ولايحتــال

في ابطال الصدقة بوجه ولاسبب " .

<sup>(</sup>۱) الفقية ابو الحسن عبدالله بن مفتاح ـ شـــرح الازهار ـ الجزء الاول ـ مطبعة شركة التمــدن ـ الخاهرة ـ بدون تاريخ ص ۳۹ه ـ ۵۶۰ (-متوفـــي عام ۸۷۷ هـ) ٠

وقال بعضهم ان من صور الفرار من الزكاة ان يهب المرء ماله او بعضه لولده او لعبده قرب الحول ، لياتى عليه الحول ولازكاة عليه، ثم يعتمره وينتزعه منه ليكون ـ بزعمـــهـابتداء ملكه ، وقد يقع ذلك للزوج مع زوجته ثم يقول لها : ردى الى ما وهبته لك، بقصـد اسقاط الزكاة عنه ، فتؤخذ منه ويجــــب

## (٣) تعويد دافعي الزكاة على ان يكونوا طيبي النفوس:

فلقد ورد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قوله " ادوا زكاة امسسسوالكسسم طيبسة بها انفسكم (۱) وقوله " اذا اعطيتم الركسياة فلا تنسوا ثوابها ، ان تقولوا : اللهم اجمئها مغنما ولاتجعلها مغرما (۲) (۱۱هـ) ومعنى الحديست ان على المكلف اذا ادى الركاة الا بهمل هسيذا الدعاء ، ليتم له ثوابها، اذ دعنى هذا الدعاء " اللهم طيب نفسى بالزكاة بحيث ارى اشرابها مغنما وكسيا لى في ديني ودنياي ، ولااراهاسا غرامة وخسارة اخرجها وأنا كاره "(۲)

واذا سأل المسلم ربه الا يجعل ركاته مغرما، جنب نفسه وامته اسباب البلاء الذي قال عليه الرسول الكريم " اذا فعلت امتى خمس عشرة خملة حل بها البلاء .... اذا اتخذت الامانة مغنما والركاة مغرما "(٤)(١٣)

<sup>(</sup>۱) اخرجه الترمذي والطبراني ٠

<sup>(</sup>٢) الامام محمد الشوكاني ـ المرجع السابق - ص ١٥٢ -١٥٣٠

<sup>(</sup>٣) العلامة الدكتور يوسف القرضاوى ـ فقه الزكاة ـ الجزآن الاول والثانى ـ مؤسسة الرسالة ـ بيروت ـ ١٩٨١ - ص ٨٤٥ ٠

<sup>(</sup>٤) حدیث شریف ۰

| تــــطهير نفوس وملوك دافعى الزكاة مــــن      | (٤) |
|-----------------------------------------------|-----|
| البخل والاثرة والشح ونوازع المادية وعبوديـــة |     |
| المـــال :                                    |     |

ان الزكاة تطهر نفوس المزكين وسلوكهسسم ، فهى تطهير وتزكية لهم وذلك مصداقا لقوله تعالى " خذ من اموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها"(۱) فهى تعلى المزكى عن نوازع المادية والاتسسرة والانانية وتعالج قلبة من ادواء حب الدنيسسا، كما تخلصه من غرائز الشح ورجس البخل وحسسب الذات ، وذلك امتثالا لقول الرسول الكريسسم ، اياكم والشح فانما هلك من كان قبلكم بالشح"(۲)

فالانسان خلق مطبوعا على حب الذات ومنسسع الخير ، قال تعالى : " أن الانسان خلق هلوعا، أذا مسه الشر جزوعا ، وأذا مسه الخير منوعا ، الا المصلين ، الذين هم على صلاتهم دائمسسون ، والذين في اموالهم حق معلوم ، للسائسسسل والدين في اموالهم حق معلوم ، للسائسسسان والمحروم "(٣) وقال جل شأنه " وكان الانسسان قتورا"(٤) ولكن الزكاة تخلص المسلم من هسسذا

<sup>(</sup>١) سورة التوبة ـ الاية ١٠٣٠

<sup>(</sup>٢) الأمام محمد المنذري لل المرجع السابق لل ٥٢٦٠٠

<sup>(</sup>٣) سورة المعارج سالايتان ٢٤ ، ٢٥٠٠

<sup>(</sup>٤) سُورَة الاسرآءُ ـ الاية ١٠٠٠

السلوك المشين ، كما تحرر سلوكه من ذل التعليق بالمال ، وعبادته والخفوع له ،وذلك امتثلللللقول الرسول الامين " تعس عبد الدينار تعليفة ، تعس وانتكس ، واذا شيك فلا انتقش "(۱)(۱)\*).

#### (٥) تدريب المزكين على الانفاق والعطاء والبذل:

ان المسلم الذي يتعود الانفاق واخراج زكاة درعه كلما حمد ، وزكاة دخله كلما ورد، وزكاة انعامه ونقوده وعروض تجارته كلما حال عليها الحول ، يصبح الاعطاء والبذل والانفاق صفاته ، وخلقا عريقا من اخلاقات وسلوكا قويما من سلوكياته ،

فمن الخصائص السلوكية للمسلم الذى يسودى الزكاة الكرم والعطاء والجود ، فهو ينفق ماله سرا وجهرا ، ليلا ونهارا ، في اليسر والعسر، وفي هذا يقول المولى تبارك وتعالى " الذيسن ينفقون اموالهم بالليل والنهار سرا وعلانية (٢) ويقول " والذين ينفقون في السراء والضراء "(٣)

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى ٠

<sup>(</sup>۲) سورة البقرة - الاية ۲۷ ٠

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ـ الاية ٢٣٤٠

## (٦) تعوید دافعی الزکاة علی اعزاز مستحقیالزکــاة

#### وعدم اذلالهم:

من الجوانب السلوكية لزكاة الاموال ،انسسه لا يجب على دافعى الزكاة اعلام الفقرا والمساكيين وسائر المستحقين بان ما يدفعونه لهم من الزكاة وذلك حتى لايكون ذلك تبكيتا وتقريعا واذلالا لهم وكسرا لقلوبهم وايذاء لمشاعرهم .

فلقد ورد ان الاصام احمد قد سئل " يدفــــع الرجل الزكاة الى الرجل فيقول هذا من الزكـاة او يسكت؟ قال : ولم يمكنه بهذا القول يعطيــه ويسكت ، ماحاجته الى ان يقرعه؟ (١)، كمـــا ورد ان ابا بعير سأل الامام الباقر" الرجــل من اصحابنا يستحى ان يأخذ الزكاة فأعطيـــه منها ولا اسمى انها من الزكاة؟ فقال : اعطيــه ولاتدل المؤمن"(٢)

والقرآن الكريم يحذر ارباب الاموال مسسن

<sup>(</sup>۱) الفقيه ابن قدامه المقدسي ـ المغنى ـ الجــز٬ الثاني ـ المرجع السابق ـ ص١٤٧٠

<sup>(</sup>٢) الاستاذمحمد جوادمغنية فقه الأمام جعفرالمسادق الجزء الشانى ـ دار العلم للملايين ـ بيحروت ـ بدون تاريخ ـ ص ٨٨٠

الاستعلاء عليه او الامتنان او ای معنی يـــــودی كرامته كانسان وينال من عزته كمسلم، وفـــــی ذلك تربية لسلوك ارباب الاموال علی الرفعـــة والاخلاص، قال تعالی: " يا أيها الذين آمنــوا لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والاذی ، كالذی ينفـــق ماله رئاء الناس ولايؤمن بالله واليوم الآخــر، فمثله كمثل صفوان عليه تراب فأصابه وابــــل فتركه ملدا"(۱)

#### 

حض رسول الله صلى الله عليه وسلم اربياب الاموال الى حسن استقبالهم للسعاة ، ودعاهيم الى الى الله على ارضائهم ومساعدتهم فيين أداء مهمتهم ، بحيث يؤدون لهم زكاة اموالهيميم ولا يكتمونهم شيئا من اموال زكاتهم وفي هيذا تربية لسلوكهم على الصدق والتعاون .

فلقد روى " انه جاء ناس من الاعراب السيي رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالي

<sup>(</sup>١) سورة البقرة - الاية ٢٦٤٠

ان اناسا من المصدقين ( الجباة ) يأتوننــــا فيظلموننا ، فقال : ارضوا مصديقكم "(١)

كما روى عن النبى الكريم قوله: "سيأتيكـــم ركب مبغفون ، فاذا اتوكم فرحبوا بهم وخلـــوا بينهم وبين ما يبتغون ، فان عدلوا فلأنفسهـــم وان ظلموا فعليها ، فان تمام زكاتكم رضاهـــم وليدعوا لكم "(٢)(١٥\*)

كما روى "أن رجلا قال لرسول الله صلى اللسه فقد برئت منها الى الله ورسوله ؟ قال نعــــم اذا أديتها الى رسولى فقد برئت منها الـــــــ الله ورسوله ولك اجرها، واثمها على مـــــن (۳)" ايماعي

تربية سلوك المزكين على اداء حقوق الآخريـــن مهما مرت عليها السنون:

يرى الاسلام سلوك الناس على ان يؤدوا حقـــوق الاخرين مهما طال عليها الامد وتكاثرت عليهسسا

<sup>(1)</sup> 

رواه مسلم، الامام محمد الشوكاني ـ المرجع السابق ـ ص١٥٥٠ (٢)

المرجع السابق ـ ص ١٥٥٠

الأعوام ، فالاسلام لا يعترف بالتقادم الذي يعتسرف به القانون الوفعى ، وعلى ذلك فان الزكسساة لا تسقط بالتقادم ، على عكس الفريبة التي تسقسط بمرور اعوام يحددها القانون الوفعى ، ذلسسك ان الزكاة تظل دينا في عنق المسلم لاتبرأ منسه ذمته الا بأدائه ولو تكاثرت السنون .

فالزكاة حق اوجبه الله تعالى للفقى الله والمساكين وغيرهم من المستحقين ، ومقتفى ذلك الا تسقط بمرور عام او اكثر، لان الشرع يقفى النان مفى الزمن لايسقط الحقوق الثابتة ، فقى لم قال بعض الفقهاء (۱) "اذا مفت على اموال المسلم سنون ولم يؤد زكاتها لزمه اخراج الزكساة عن جميعها سواء علم وجوب الزكاة أم لا " ، وقال بعضهم (۲) أيضا من اجتمع في ماله زكاتى عدد مسافصاعدا وهو حي تؤدي كلها لكل سنة على عدد مساوجب عليه في كل عام ، وسواء كان ذلك لهروبه بماله او لتأخر الساعي او لجهله او لغيرذلك، وسواء آتك الزكاة على جميع ماله او لم تأت "،

<sup>(</sup>١) الفقيه احمد النووى ـ المرجع السابق ـ ص ٣٣٧٠

<sup>(</sup>٢) الفقيه ابو محمد بن حزم الاندلسى ـ المرجـــع السابق ـ ص ٨٧ ٠

كما ذهب جمهور الفقهاء (1)" الى ان الركساة لا تسقط بموت رب المال ، بل تخرج من تركتسسه وان لم يوسى بها " وقد اعتبر الفقهاء الركساة دينا ممتازا يستوفى قبل غيره من الديسسون، وذلك مصداقا لقول الرسول الكريم : " فديسسن الله احق ان يقضى "(٢)(١٦١هـ) من اجل ذلك قسسال بعض الفقهاء (٣)" لاياخذ الغرماء شيئا حتسسى تستوفى الركاة "٠

وصفوة القول ان الزكاة حق اصيل شابـــــت
لا يلغيه تقادم ولا موت وانها تؤخذ من التركــة،
وتقدم على كل حق ودين سواها، وبذلك يكــــون
الاسلام قد سبق التشريعات المالية الحديثة التــى
قررت للحكومة حق امتياز على اموال المدينيــن
بالشريبة ، تسبق به غيرها من دائنى وغرمـــاء
الممول المتاخر عن السداد (3)

<sup>(</sup>۱) (۱) الفقيه احمد النووى \_ المرجع السابق \_ ص ٣٣٢

رب) الفقية ابن قدامة المقدسي - المغنسسي - رب) البياني المرجع السابق - ص ٦٨٣-٦٨٣

<sup>(</sup>٢) رواه صاحبا الصحيحين .

<sup>(</sup>٣) الفقيه ابو محمد بن حزم الاندلسي ـ المرجــــع السابق ـ ص ۸۷ .

<sup>(</sup>٤) العلامة الدكتوريوسف القرضاوى ـ المرجع السابق ـ ص ٨٣٧٠

#### 

ان الانسان اذا تطهر سلوكه من الشح والبخسل واعتاد البذل والانفاق ، فقد ارتقى سلوكـــه نحو الكمال ، وبذلك فهو في طريقة الى التخلسق بأخلاق الله ، كما ان في الزكاة تعويدا للمسلم على شكر الله على نعمائه باعتبار انه يسمسؤدى حق الله في نعمة الله .

#### (١٠) تربية سلوك المزكين على احترام اموال الغير:

لا شك ان الذى يعتاد الانفاق مما بيده لغيره، والبذل من ملكه مواساة لاخوانه ومساهمة فـــــى مصالح امته ، يبعد اشد البعد عن ان يعتـــدى على مال غيره ناهبا او سارقا ، ذلك انه يمعــب على من يعطى ماله وينفقه ابتغاء مرضاة اللـــه ان يأخذ ما ليس له .(۱)

<sup>(</sup>١) المرجع السابق - ص ٢٦٨ ٠

### 

الزكسساة:

ان من معانى التزكية التى تحققها الزكساة، انها نماء لمكونات شخصية المزكى وزيادة ورفسط لكيانه المعنوى ، فالانسان الذى اعتسسساد أن يسدى الخير وان يعنع المعروف وان يبذل مالسه لينهض بالخوانه فى الدين والانسانية وليقوم بحق الله عليه ، انما يشعر بامتداد فى نفسسسه وانشراح واتساع فى مدره واكتمال فى جوانسسب ونواحى شخصيته وهذا هو النماء النفسى وهسسله هى الزكاة المعنوية (۱).

#### ثَانشا: الرَّكَاة وتربية سلوك المستحقين لها:

كما اعتنى تشريع الزكاة بتربية سلمسلوك اربابالاموال ، فانه اولى عنايته واهتماملسه بتربية سلوك مستحقى الزكاة ، سواء بسواءويتجلى ذلك فيما يلى :

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ـ ص ۸٦٦ ٠

#### (١) تنمية شخمية مستحقى الركاة وتحريرهــم

#### من ذل الحاجة والمسكنة :

لعل احد اهداف الزكاة السلوكية هـــو تحرير مستحقيها من ذل الحاجة والمسكنة ، اذ انها تعفى الفقير من ذل التـــون وسؤال الناس وتكففهم وتعريض انفيهـــم للمذلة والهوان ، فالزكاة يقض بهـــا الفقير حاجاته المادية والنفسيـــة الحيوية والمعنوية الفكرية ، وبذلــــك يستطيع الفقير ان يشارك في الحيــاة ، ويقوم بواجبه في طاعة الله ، ويشعــر انه عضو حي في جسم المجتمع ، وانـــه ليس شيئاضائعا ولا كما مهملا وانما هــو في مجتمع انساني كريم يعنى به ويرعـاه في مجتمع انساني كريم يعنى به ويرعـاه وياخذ بيده ويقيل عثرته ، ويقدم له يـد ويها ولا أذي ،

ولا ريب في ان شعور الفقير بأنه ليس ضائعا في المجتمع ، وان مجتمعه يهتسم به ويرعاه ، كسب كبيرلشخصيته وتنميسة لها وزكاة لنفسيته ويعد هذا الشعورثروة كبيرة لايستهان بها للامة كلها (1)

<sup>(</sup>١) المرجع السابق - ص ٨٧٢ - ٨٧٥

#### (۲) تزكية سلوك مستحقى الزكاة وتطهيرنفوسهم من الحسد والبغضاء :

ان الركاة تطهر آخذها من داء الحسد والبغضاء والكراهية والشحناء والغفينة وفساد ذات البين ، الذي يستفحل في قلبه اذا لم يحمل على حقه في مال الاغنياء ، ولاشك ان هذا الداء الفتاك آفة قاتلية اذ انها تمحو الدين وتنخر في كيليان الفرد الروحي والجسماني وفي كيليان الجماعة المادي والمعنوي (1).

والزكاة هي العلاج الوحيد لهذه الآفسة النفسية والاجتماعية الخطيرة ، اذانها تقرب من الفوارق وتوسع من قاعدةالتملك، وتزيد من عدد الملاك ، وتحول اكبر عسدد من الفقراء المعوزين الى اغنياءمالكيسن لما يكفيهم طول العمر، ذلك ان هسسدف الزكاة هو اغناء الفقير واخراجه مسسن دائرة الحاجة الى دائرة الكفاية.

#### رابعا: الزكاة وتربية سلوك السعاة (الجباة)

السعاة هم خلقة الوصل بين ارباب الامسوال ومستحقى الزكاة ، فهم الذين يجمعون مسسسال

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ـ ص ۸۷۲ ـ ۸۷۷

الزكاة ويوزعونه في مصارفه المخصوصة التحصيص بينها الله في كتابه ، ولقد اهتم الاستحصالم بتربية سلوك هؤلاء المصدقين ( العمال او السعاة) ويتجلي ذلك فيما هو آت :

#### (١) تعويد جساة الركاة على الدعاء لأربسسساب

#### الاموال عند تسلمها منهم :

نظرا الى ان للزكاة جانبها الروحسى والدينى الذى تفترق به الزكاة عن الفرائب الوفعية ، فان جباة الزكاة وسعاتهسسوا والعاملين عليها مأمورون بأن يدعسسوا لأرباب الاموال عند تسلم الزكاة منهسم ، وذلك امتثالا لقول الله عز وجل " خذ مسن اموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها وصلل عليهم ان ملاتك سكن لهم "(۱)

اذ ان معنى " وصل عليهم" ان ادع لهم عند تسلمك الركاة منهم، ولقد روى عـــن رسول الله صلى الله عليه وسلم " انه كان اذا اتاه قوم بعدقتهم قال : اللهـــم صل عليهم (٢) (٢١هـ) روى " انه دعا لرجــل

<sup>(</sup>١) صورة السوبة - الاية ١٠٣٠

<sup>(</sup>٢) الامام محمد الشوكاني ـ المرجع السابق - ص١٥٣٠

بعث بناقة حسنا ً فقال : " اللهم بارك فيه وفى ابله "(۱) وكان الامام الشافعى يحسب ان يقول الساعى لرب المال " اجرك اللسم فيما اعطيت وجعله لك ظهورا وبارك لسمك فيما ابقيت "(۲).

ولعل الحكمة من هذا السلوك الدعائس للسعاة هى ترغيب ارباب الاموال فـــــى المسارعة بأداء زكاتهم ، وتعميق معانــى الاخوة والمحبة بين السعاة واصحاب الاموال واضفاء السكينة والطمأنينة والامن علـــى ارباب الاموال ، وفي هذا اعلاء وتربيـــة لسلوك الجميع ، الامر الذي ينعكس علــــى حسيلة الزكاة بالزيادة .

(۲) تربية سلوك الجباة على عدم ظلم وارهاق ارباب الاموال وعلى عدم تناول شيء مين من المال العام :

كان الرسول عليه الصلاة والسلسلام يزود السعاة (جباة الزكاة) بالنصائسي

<sup>(</sup>۱) الامام جلال السيوطى ، الجامع المغير من حديث لبشير النذير – الجزء الخامس طبعة مصطفـــى الحلبى – بدون تاريخ – ص ۳۰ (متوفى عام ۱۱ ۹۹) الامام احمد النووى – روضة الطالبين – الجــزء الشانى – المكتبالاسلامى – القاهرة – بـــدون تاريخ – ص ۲۱۱ ( متوفى عام ۲۷۳ ه )

والتعليمات اللازمة لهم في معاملة اربساب الاموال ، فقد كان يوسيهم دائما بالرفسسق بهم والتيسير عليهم دون تيارن في حسسق الله .

وقد كان الرسول الكريم يربى ما مستوك عماله على الركاة على عدم ارهاق اريست الاموال وعدم ظلمهم ، فلقد ,وى انه على بسست الصلاة والسلام وجه كتابا اللي فزيمة بسست عاصم عامله على الاحلاف ، وقال له فيد ... :
" بسم الله الرحمن الرحيم . من تندسست رسول الله لخزيمة بن عاصم ؛ انى بعشسك رسول الله لخزيمة بن عاصم ؛ انى بعشسك ساعيا على قومك فلا يضامو اولايظلمو ا"(١)(١٨)\*

كما كان الرسول العطيم يحذر السعلة أشد التحذير من تناول شيء من المسلوال الزكاة بغير حق مهما يكن قليلا ، كمسلكان يحاسبهم فاذا طهرت خيانتهم عزلهللما وولى المينا "(٢).

<sup>(</sup>۱) الامام عبدالحى الكنانى الغاسى ـ الترانيــــــــا الادارية ـ المطبعة الاهلية ـ الرباط ـ ١٣٤٦ هـ ـ م ص ٣٩٦ ـ ٣٩٨٠

<sup>(</sup>٢) الامام محمد بن القيم - زاد المعاد في هـــدي فير العباد - الجزء الثاني - مطبعة السنـــة المحمدية - القاهرة - بدون تاريخ - ص ٤٧٢٠

ولقد ورد في حديث رسول الله صلحوات الله وسلامه عليه ( ولا يجمع بين مفتحرق ولا يفرق بين مجتمع خشية الصدقة "(۱) ونهست للساعي عن ان يجمع المال او يفرقه خشيصة ان تقل الزكاة ، اي يكون الدافع لديه مسن هذا الجمع والتفريق هو زيادة الزكساة فيظلم ارباب الاموال ، اذ كما يفهم الجمع والتفريق من جهة رب المال خشية ان تكشر العدقة فانه يفهم من جهة الساعي خشيصة

ومثال ذلك ان يكون للرجل ١٦٠ شـــاة فيقسمها الساعى الى اربعين اربع مــرات ويأخذ منه ٤ شياه في حين ان الواجب علـــي هذا الرجل هو شاتان ، فهنا فرق الساعــي مال الرجل وقسمه قسمة توجب عليه كثــرة المحدقة ، ومثال ذلك ايضا ان يجمع الساعــي مال رجل واحد الى مال رجل اخر بحيــــــــ يترتب على الجمع كثرة الصدقة ، وهذا منهـى عنه .

<sup>(</sup>۱) الامام احمد النووى ـ المجموع ـ ( شرح المهـدب ) المرجع السابق ـ ص ۳۸۲ ـ ۳۸۳ .

خامسا :

#### الزكاة وتربية سلوك جميع افرادالاه يسسسة

#### الاسلاميسة :

ارباب الاموال ومستحقو الركافو المسلة كليهم اعضاء في المجتمع الاسلامي ، والمرادك في المجتمع الاسلامية موتريية فان تربية سلوك هولاء الامة الاسلامية، وفضيلا عن ذلك فان دور الزكاة في تربية سلسسوك افراد وولاة الامة الاسلامية يظهر فيمايلن:

#### (١) تربية المسلمين كافة على الجماعية في

#### السلـــوك :

دعا النبى صلى الله عليه وسلمه و وهو بعدد فرض الزكاة مالمسلمين السي البياع سلوك جماعى فى الكيل والمسورن ، حيث دعاهم الى توحيد المكاييم السامة الاسلاميمة والموازين على مستوى الامة الاسلاميمة حتى تستقيم المعاملات بين الناس ، فلقد الرهدهم صلى الله عليه وسلم الى حقيقه نافعة التفتت اليها اخيرا المحمدول المتحضرة وعملت على تعميمها، تلك همين توحيد المكاييل والموازين في الامهمة ما

وكذلك صائر المقاييس والمعايـــير – وذلك حتى تستقيم المعاملات بين النساس ولا يوجد بينهم كبير مجال للتنــازع والخصام وهذا ما جاء فى الحديــــث الشريف " الميزان ميزان اهل مكـــة والمكيال مكيال اهل المدينة "(١)(١٩)

فهذه دعوة من النبى الكريم السى
الامة الاسلامية لكى ترجع فى مكاييلها
الى ما تعارف عليه اهل المديناة ،
وفى موازينها الى ما تعارف عليه اهل
مكة ، وحكمة هذا التفريق ان اهللوزان من المثاقيل والدراها المساون بالاوزان من المثاقيل والدراها المقاليات المقاريات المقاليات الموازيان من المثاقيل والدراها الموازيان من المثاقيل والدراها من الموازيان من الموازيان من الموازيان من الموازيان من الموازيان من الموازيان من المدينة فكانوا الما المدينة فكانوا الما فيها الموازيان من الوسق والماع والمد ونحوها فكانوا فيها الما المكاييل المكاييل الكريان الكريال الكريال الكريال

<sup>(</sup>۱) الامامالحافظ الذهبى ـ تلخيص المستدرك ـ طبعــــة جيدر آباد ـ الهند ـ بدون تاريخ ـ ص ۱۸۳ ـ ( متوفى عام ۷٤٨ هـ )

أمر بالرحوع فى كل معيار الى من هـــم اعلم به واضبط له واحرص على الدقـــمة فيه (١)

وكان المفروض في كل الاقطار التي دانت بالاسلام ان توحد موازينهي ومكاييلها تبعا لمعايير البلدي الكريمين مكة والمدينة ، اللذي المر الرسول الكريم باتفاذهما امامافي ذلك ، وان يكون الدرهم في البيلاد الاسلامية درهما واحدا لايختلف في وزنه ولا مقداره ، وكذلك المكاييل ، وبهذا تعرف الواجبات والحقوق الشرعي عمرف الواجبات والحقوق الشرعي بالاوزان والاكيال بسرعة ويسر وبيدون مشقة ولا عناء .

لكن الواقع سار على خلاف ذلسك ، فاختلفت الدراهم والدنانسير والاواقسى والارطال وكافة الموازين والمكاييسل ، اختلافا شاسعا، وافطريت تبعا لذلسك التقديرات وكثر النزاع ، اذ اصبالك لكل قطر موازنيه ومكاييله ،بل واختلفت

<sup>(</sup>۱) العلامة الدكتور يوسف القرضاوي ـ المرجع السابـق ـ ص ٢٥٤ ، ٢٥٥ ، ٣٦٥٠

هذه الموازين والمكاييل فى القطـــر الواحد من فترة لاخرى ، اذ لم يلتفـت المسلمون الى هذا التوجبه النبـــوى ولم يعطوه الاهمية اللازمة .

فقد كان من الواجب ان تحفظ نماذج دقيقة مفبوطة مفتومة لدى المسحدول الاسلامية من موازين اهل مكة ومكاييسل اهل المدينة ، ليرجع اليها فللمسل التقديرات الشرعية في احكام الزكاة وغيرها ، وكان الواجب ان يلسسرم ولاة الاقاليم الاسلامية باتفاذ هلسلام المعايير اساسا للتعامل والتبلين الافراد بعضهم البعض او بيلسسن الدولة والافراد ، لما يترتب على ذلك من احكام شرعية شتى ،

#### 

يخلص الباحث في نهاية هذا البحث ، السحصي ان التشريع المالى للزكاة قد اهتم اهتماما كبيسسرا بالجوانب السلوكية للافزاد ، اذ اخذ في اعتبسسساره سلوك وردود افعال الطوائف المعلقة بالزكاة ، كمسسا وضع مجموعة من الاسس والمبادئ والمفاهيم والوسائسل والمحفزات والمثبطات التي ترقى بالسلوك الانساني لكسل من الفرد والجماعة ، ولا شك في ان لهذا اثره الفعسسال على حصيلة الزكاة وعلى درجة رضاء ارباب الامسسسوال حين يؤدون الزكاة .

كما ينتهى الباحث الى ان الزكاة فى طهيرهــا واعلائها وتربيتها للسلوك الانسانى ، لا تهتم فقـــط بسلوك دافعى الزكاة ، وانما تهتم ايضا بسلوك كل مـن مستحقى الزكاة وجباتها ، بل وسلوك كافة افــــراد الامة الاسلامية ٠

#### مراجع البحث

- (١) القرآن الكريم •
- (٢) احادیث سید المرسلین ۰
- (٣) الفقيه ابن قدامة المقدسى ــ المغنى ــ الجزآن الثانــى والثالث ــ طبعة المنار ــ القاهرة ــ بدون تاريـــخ ــ ( متوفى عام ٨٦١ هـ ) ٠
  - (٤) الفقيه ابو الحسن عبدالله بن مفتاح ـ شرح الازهار ـ الجزء الاول ـ مطبعة شركة التمدن ـ القاهــــرة ـ بدون تاريخ ـ ( متوفى عام ۸۷۷ ه ) ٠
  - (a) الفقيه ابو معمد بن حزم الاندلسى ـ المحلــــــرةــ الجزء السادس ـ مطبعة المنبرية ـ القاهــــرةــ بدون تاريخ ـ ( متوفى عام ٢٦ه ه ) ٠

  - (۷) الفقيه احمد النووى ـ روضة الطالبين ـ الجــــــز٬ الثانى ـ المكتب الاسلامى ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ـ ( متوفى عام ٦٧٦ه ) ٠

- (A) الامام الجلال السيوطى ـ الجامع المغير من حديث البشيـر النذير ـ الجزء الخامس ـ طبعة معطفى الحلبــــى ـ بدون تاريخ ( متوفى عام ٩١١ هـ ) ٠
  - (۹) الامام الحافظ الذهبى تلخيص المستدرك طبعة حيدر آباد - الهند - بدون تاريخ - ( متوفى عام ٧٤٨هـ)٠
- (۱۰) الامام جمال الدين محمد الزيلعى ـ نصب الرايــــــة لاحاديث الهداية ـ الجزُّ الثانى ـ مطبعة دار المأمون ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ( متوفى عام ٢٦٧ه ) .
- (۱۱) الامام عبدالحى الكتانى الفاسى ـ التراتيب الادارية ـ المطبعة الاهلية ـ الرباط ـ ١٣٤٦ ه ٠
- (١٢) الامام مالك بن انس ـ الموطأ ـ الجزء الاول ـ مطبعــة السعادة ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ( متوفى عام ١٧٩ هـ )
- (۱۳) الامام محمد الشوكانى ـ نيل الاوطار (شرح متنقــــــى الاخبار من احاديث سيد الاخيار) الجزء الرابع ـ طبعــة مصطفى الحلبى ـ بدون تاريخ ( متوفى عام ١٢٥٠ هـ )٠
- (۱۶) الامام محمد المنذري \_ مختصر سنن ابي داود \_ الجـــز٬ الثاني \_ مطبعة انصار السنة \_ القاهرة \_ بدون تاريخ ( متوفى عام ۲۵۲ ه ) ٠

- (١٥) الامام محمد بن القيم ـ زاد المعاد فى هدى خيـــــر العباد ـ الجزء الثانى ـ مطبعة السنة المحمديـــة ـ القاهرة ـ بدون تاريخ ٠
- (١٦) الغقيم محمد بن الهمام ـ فتح القدير ـ الجــــــر٠ الرابع ـ مطبعة مصطفى محمد ـ القاهرة ـ بدون تاريخــ ( متوفى عام ٨٦١ ه ) .
  - (۱۷) الاستاذ محمد جواد مغنية ـ فقه الامام جعفر الصادق ـ الجزء الثانى ـ دار العلم للملايين ـ بيروت ،
- (۱۸) العلامة الدكتور يوسف القرضاوى ـ فقه الركــــاة ـ الجزآن الاول والثانى ـ مؤسسة الرسالة ـ بيــروت ـ ١٩٨١م٠

حديث (رقم ۱\* ) " ولكن من وسط اموالكم ،فان الله لم يسألكسم خيره ولم يأمركم بشره " .

#### التخريـــج:

قال ابو داود وقال الزهرى ( اذا جاء المصحدة قسمت الشاه آثلاثا ،ثلثا شرارا ،وثلثا خيارا، رثلثا وسطا، فأخذ المصدق من الوسط "

حديث ( رقم ٢١) قول الرسول لمعاذ بن جبل " اياك وكرائم امسوال الناس ،واتق دعوة المظلوم فليس بينها وبيـــن الله حجاب " •

#### التغريسج:

سبق تخریجه ۰

حديث ( رقم ٣ عليه وسلم ان نأخذ شافعا والشافع التي في بطنها ولدها" •

#### التخريسج :

د سـ مسلم بن ثفنة او ابن شعبة اليشكـــرى رحمه الله ـ رواه ابو داود والنسائى والدارقطنى فى روايات مختلفة ، حديث ( رقم ٤) ثلاث من فعلهن طعم طعم الايمان ،من عبدالله وحسده وانه لا اله الا الله ، واعطى زكاة ماله طيبسسة بها نفسه رافدة عليه كل عام ،ولايعطى الهرمسسة ولا الدرنة ولا المريضة ولا الشرط ولا اللئيمسسسة ولكن من وسط اموالكم ،فان الله لم يسالكم خيسره ولم يأمركم بشره " •

التخريسج:

حدیث (رقم ۵\* ) "ان فی عهدی الا اخذ من راضع لبن ، واتاه رجـــل بناقة کوماء فابی ان یقبلها " ۰

#### التخريسيج:

د س ـ سوید بن غفلة رضى الله عنه ، اخرجــــــه ابو داود ،واخرجه ابن ماجه وفى اسناده ـ هــــلال بن خباب ،ورواه النسائى ٠

حديث (رقم ٢٠٠١) " ولايخرج في الصدقة هرمة ولا ذات عرال "

#### التخريسج:

رواه ابو داود فى سننه حديثا واحدا وزاد فيـــه " وما كان من خليطيه فانهما يتراجعان بينهمــــا بالسوية ،ويقال حديث صحيح قالم البيهقى ، حديث ( رقم ٧ \* ) قلنا يارسول الله " ان قوما من اصحاب الصدقيدين يعتدون علينا ، افنكتم من امو النا بفدر مايعتبدون علينا ؟ فقال ؛ لا .

#### التخريـــج :

(ده بشیر بن الخصاصیة رضی الله عدد ) واخرجسسه ابو داود وقال المنذری رفعه عبدالرازق عن معمسسر " ج ۲ ص ۲۰۱ حدیث رقم ۱۵۲۶ " وسکت عنه ابو داود والمنذری وذکر ،ابن حیان فیالتقات ، رسال ابن حجسر فی التقریب : مقبول ه

حديث (رقم 🚜 ) " ولا يجمع بين مفترق ،ولايفرق بين مجتمع ،خسيــــة الصدقة الم

#### التخريــج :

كتاب عمر بن الخطاب رضى الله عنه ، آخرجه ابوداود والترمذى وابن ماجه فذكره ،ولم يذكر الزهرى عسسن سالم هذا الحديث ولم يرفعوه ،وانما رفعه سفيسسان بن حسين وسفيان هذا اخرج له عسلم واستشهد بسسسه البخارى ، وزاد فيه ابن ماجه ،

حديث (رقمه، ) " تؤخذ صدقات المسلمين على مياههم "

#### التخريــج :

الحديث اخرجه الامام احمد فى مسنده ،وابن ماجــــه فى سننه عن ابن عمرو رضى الله ( كذا فى الفتــــح الكبير ٢/٢٢) • حدیث (رقم۱۰\* ) " ومن منعها فانا اخذوها وشطر ماله عزمة مسسسن عزمات ربنا لیس لآل محمد فیها شیء"

#### التغريــــ :

آخرجه ابو داود والنسائى ( دس - بهسز بن حكيسم رحمه الله) وبهز بن حكيم وثقه بعضهم ،وتكلم فيسه بعضهم ٠

حديث (رقم 11\*) " اذا اعطيتم الزكاة فلا تنسوا ثوابها ،ان تقولوا اللهم اجعلها مفنما ولا تجعلها مغرما " ·

#### التخريسج:

الحديث اخرجه ابن ماجه فى سننه وابو يعلى فـــــن مسنده عن ابى هريرة رضى الله عنه ( كذا فى الفتـح الكبير ١٨٤/١) ٠

حديث (رقم١٢٣) " اذا فعلت أمتى خمس عشرة خصيلة حل بهاالبلا · · · · · · واذا اتخذت الامانة مغنما والزكاة مغرما " ·

#### التغريسج:

الحديث هنا مختصر ورواه النبهانى فى الفتحالكبيسر ( ١٣٦/١) مطولا وقال افرجه الترمذى عن على رضـــى الله عنه ،

حديث (رقم١٣٣ ) " اياكم والشح فانما هلك من كان قبلكم بالشح"

#### التخريسيج:

الحديث أخرجه ابو داود في سده والد،كم في مستدركه عن ابن عمرو رضي الله عنه ( ١٠٢ ه الفنح الكبير ( ٤٩٠/١ ) •

حديث (رقم ١٤هـ) " تعني عبد الدينار، تعني عبد الدريم ، من عدد القطيفة، تعكن وانتكن ،واذا شيك فلا نصيف

#### التخريمـــ :

سبق تخریجه ۰

حدیث ( رقم ۱۵\* ) " سیآتیکم رکب مبعضون ،فاذا اتوکم ترحبوا بهسم وخلوا بینهم وبین ما یبتغون ،فان عدلوا فلأنفسهمم وان ظلموا فعلیها ،فان تمام زکاتهم رضاهمولیدعموا لکم " ۰

#### التخريسيج:

(د، جابر بن عتيك رضى الله عنه ) واخرجـــــه ابو داود ،قال المنذرى فى اسناده ابو الغصــــن، قام الامام احمد : ثقة وقال بحيى بن معين: ضعيــف وقال مرة: ليس به بأس ٠

حديث (رقم١٦\*) "فدين الله احق ان يقضى •"

التخريسج:

سبق تخریجه ۰

حديث (رقم١٧≈ ) " كان رسول الله صلى الله عليه وسلم "اذا أتـاه قوم بصدقتهم ،قال : اللهم صل عليهم " ٠

#### التخريـــج :

(خ م دست عبدالله بن ابى اوفى رضى الله عنسه) وأخرجه البخارى ومسلم وابو داود والنسائسسسى ، ولم يذكر النسائى انه كان من اصحاب الشجرة ،

حديث (رقم ١٨ه ) " بسم الله الرحمن الرحيم ،من محمد رسول اللـــه لخزيمة بن عاصم ، انى بعثتك ساعيا على قومــــك فلا يضاموا ،ولايظلموا" ،

#### التغريـــج:

سبق تخريجه •

حديث (رقم١٩») " الميزان ميزان اهل مكة ،والمكيالمكيال اهـــل المدينة "

#### التخريسيج:

( ۲٤٨ ـ دس ـ ابن عمر رضى الله عنهما ) اخرجـــه ابو داود والنسائى واخرجه ابو داود ايضا عـــــن ابن عباس ٠

# نظرية المالية العامة في الإسلام ... منة المعتدماهد عن المنة المعتدمات المنقاذية

## نظريةِ الماكمية المعامة في الإسلام ... دراعد ماهد عز

كلية الحفوجة -جامعة المزجّازوم

الحمد لله والملاة والسلام على رسول الله وأشهمه إن لا اله الا الله وحده لاشريك له وان محمدا رسول اللــه وما أنزل عليه هو الحق " وانه لكتاب عزيز ، لا يأتيــه الباطل من بين يديه ولا من ظفه ، تنزيل من حكيم حميد " نقلنا من الكفر والعمى الى الضياء والهدى ، وبين مسسا فيه ما احل وماحرم • جعل الاسلام فصل الختام وجعل لنسسا المكانة الرفعية في الدنيا وفي الاخرة متى سرنا فيسب طريق الحق واستمسكنا بالعروة الوثقى " كنتم خير أمــــة أخرجت للناس تؤمرون بالمعروف وتنهون عن المنكسسسسر وتؤمنون بالله" •

ولقد أثبت التاريخ هذا في صدر الاسلام ، حيث ارتفع الاسلام بأصحابه في فترة قصيرة من الزمن الي اعلى منزلـة بين الناس، واعطتهم الحياة في ظل الاسلام من كل شـــر طيب في سنوات قليلة ما لم يعطه لأعرق الامم حضارة فــــى آلاف السنين •

أما في وقتنا هذا فان الامر مختلف حيث تخلسسف المسلمون عن موكب الحياة، وسبقتهم الامم اشواطا بعيدة عن ميادين العلوم والفنون ، ودعانا الواقع مكرهيـــن او طائعين الى الالتفات الى المجتمعات غير الاسلاميـــة، وذلك امر تقره سنة الحياة فالفعيف مولع بتقليد القسوى كما قال ابن خلدون • واستبد بالكثير منا الاعجاب بالغير وحضارته واسلوب حياته، ونسينا ان الاسلام أقـــــــام بتعاليمه وتشريعاته دنيا قوية عزيزة الى جانب الديسن الكريم الذى يعيش فى قلوب اتباعه محيث لم بكن الاسلام مجرد دعوة دينية وانما مكن للمسلمين فى أرز وآراههم الطريق القويم لعمرانها ورسم مناه العم والمناسسة فاقاموا اعظم حضارة عرفتها الحياة وسجلها المساريسسن وشهدت لها العواصم الاسلامية ببغداد والقاد ة ودعشسسق وقرطبة من رخاع وطمأنينة و

فالاسلام دين ودولة ، عقيدة وشريعة . ولا شمسسك ان المسلمين لم يقيموا دولتهم الا على أسس راسخةودعائم قوية من ثمرات تفكيرهم وعمل ايديهم ٠

والمال احد الدعامات القوية التي يقوم عليهسسا بناء الدولة حيث لاتقوم حضارة لاتجعل للمال وزئـــــه وحسابه وتقديره في اقامة اسسها ودعم اركانها ٠

ومهما اخطأ الباحثون سواء عن عمد او اهمسسال النظرة الاساسية الصحيحةللمال فانهم لايجحدون نظلسسرة الاسلام الى المال ووفعه الموضع المحيح فى الحبلساة ، واعتباره اداة من ادوات النفع العام ، ووسيلة قويسة من وسائل عمران الحياة .

فالاسلام لم يكن دين عزلة وفقر، بل الاسلام ديسن عمل دائم ، دائما ما يقرن الايمان بالعمل حتى فللمسلم الحلك الظروف يقول رسول الله صلى الله عليه وسلمسسم " اذا قامت الساعة وفي يد احدكم فسيلة ( شتلة نخل ) واستطاع الا يقوم حتى يغرسها فليغرسها فلم بذلللمسلك

آجر" ، (۱#)

وهكذا جامت تعاليم الاسلام حاثة على العمى العمى والانتاج ، بل واعتبر السعى على الرزق افضل في روب العبادة وهذا صحابى أراد الاعتكاف فيفع الرسول الكريسم الدستور للعمل فى الاسلام بقوله له " لا تفعل فان مقلسام احدكم فى سبيل الله " خدمة المجتمع وتنميته " افضلل من صلاته فى بيته ستين عاما "(1) (٢)»).

وهل يمكن لباحث ان يخطئ نظام الزكاة في الاسلام ذلك النظام الفريد الذي انفردت به الشريعة الاسلامية بين شرائع السماء جمعاء ، لا يعد المسلم الا بها هذا النظام الذي يحقق مالا يستطيع اي نظام فريبي تحقيقه سواء مسن اثار اقتصادية او اجتماعية او سياسية خاصة وان الامسسر بها صادر من رب العزة الذي على المسلم طاعته فيمسسا

ان فى القرآن الكريم ،وسنة الرسول العظيهم ، وأفضال الصحابة واجتهاد المجتهدين فى الاسلام متسع لوضع وتطبيق اعظم نظام مالى شهدته الارض وتشهده .

<sup>(</sup>۱) شوقی احمد دنیا - الاسلام والتنمیة الاقتصادی---ة -دار الفکر العربی - ۱۹۷۹ - ص ۲ ۰

#### : مصيومت

لم تأخذ الدولة الاسلامية شكلها كدولة الا بعد هجرة الرسول على الله عليه وسلم الى المدينة المنسورة ، ونزلت الآيات الكريمة التى تحدد الزكاة فى المسلمين ، وتولت السنة النبوية ايضاح جوانبها المحيحة ، ثم جاءت الموارد الأخرى مثل الغنائم والفسىء والجزية وبذلك تحددت الموارد فى الدولة الاسلامية فسسى

- (١) الزكاة
- (٢) الغنايم
  - (٣) القيُّ
- (٤) الجزية

وقد عين الرسول على الله عليه وسلم عمالا لجمسع هذه الاموال ، ولم يكن هناك بيت للمال تودع فيسسسه الاموال حيث كانت تجمع وتعرف في الحال على مستحقيهسساحسب أنصبتها الشرعية وفي عهد الخليفة الاول ابي بكسسرلم تختلف المصادر عن زمن الرسول على الله عليه وسلم٠

ويمكن القول ان النظام المالى الاسلامى قد تطـــور تطورا كبيرا ايرادا ومعروفاوتنظيما فى عهد الخليفـــة العادل عمر بن الخطاب حيث كثرت الاموال مما دعى الــــى التفكير فى ضبط وتوزيع المال بطريقة صحيحة وعادلـــة فأنشأ الدواوين نظرا لتنوع المواردالمالية فى عهـــده حيث شملت الصدقات بأنواعها والخراج والجزية والغنايــم

والفيء والعشور ومال اللقطة وتركة من لا وارث لـــــــه وكل مال ليس له مالك .

ورغم هذا المال الوفير فقد اشتهر عمر بعفت ونزاهته ولم يكن غرض عمر جمع المال بحق فقط ، بل كسان حريصا على انفاقه فيما يعود على المسلمين بنفع عسام، فاهتم بتعمير البلاد واصلاحها ، وحفر الترع ، واقسلل الجسور ، وسير الجيوش وكان يحض الناس على استفسلل أموالهم والحيلولة دون الاندفاع وراء الشهوات والانسزلاق الى مهاوى الافراط في جمع المال .

ورغمظاهرة زيادة النفقات العامة في عهد عميير نتيجة للفتوحات الكثيرة والتنظيمات الادارية ،فان ذليك ايضا أوجد موارد كثيرة ، ولكن الايرادات العاميية والنفقات العامة في عصر عمر وصلت الى درجة عاليييية جدا من الدقة تخطيطا وتنفيذا .

وفى عهد عثمان زادت الايرادات العامة، ورأى فـــى الخراج والجزية كفاية عن جمع الزكاة ، وترك أصحـــاب الأموال أهر اخراجها بأنفسهم مخالفا بذلك من سبقوه .

ولم يغير على ابنأبي طالب شيئا من سياسة عمـــر بن الخطاب . وعلى الرغم من أن النظام المالى فى العمر الأمسرى (1) التزم الخط العام للخلفاء الراشدين ، الا انه تميــــر بكثرة حب بنى أمية لتكوين الفياع لحسابهم الشخصـــى ، وتجاوزهم لحدود فرض الفرائب .

وعندما تولى عمر بن عبدالعزيز الحكم رد الحقــوق الإصحابها .

وفى العصر العباسي<sup>(٢)</sup> عرف نظام الاقطاع اكثر ممسا عرف فى العصر الأموى ويمكنأن نقسم البحث كالآتى :

البابالأول : دور المالية العامة في الاسلام الباب الثاني : الأركان الأساسية للمالية العامة

الفصل الاول: الايرادات العامة

الفصل الثاني: النفقات العامية

الفعل الثالث: الميزانية العامة

<sup>(</sup>۱) البلازى ـ فتوح البلدان ـ شركة طبع الكتــــــب المصرية ـ القاهرة ـ الطبعة الاولى ١٩٠١ ص ١٣٥٠

 <sup>(</sup>٣) د حسن ابراهيم حسن ، د ، على ابراهيم حســـن ــ النظم الاسلامية ـ مكتبة النهضة العـربية ـ الطبعـة الرابعة ١٩٧٠ ص ٢٤٢٠.

( 7189 )

مع اجراء المقارنة بالنظم الحالية (١).

<sup>(</sup>۱) آثری العدید من فقها ۱ الاسلام ـ المکتبة الاسلامیــة امشال ابن خلدون وابو یوسف وابو عبید ویحیـــی ابن ادم والماوردی وابو یعلی وغیرهم ۰

البـــاب الأول دور المالية العامـة في الاســـالام

وقع الشارع الاسلامي الأصول الجوهرية لسياسة ماليسة حكيمة وعادلة ، فبين الموارد التي تؤدي الى بيسست المال لينفق منها على كافة المصالح العامة ، وفي نفس الوقت رسم السياسة الرشيدة للانفاق لاسيما في المجسسال الاجتماعي الذي لم تحقق الدول الحديشة الاقتراب منسسسه الافي فجر القرن العشرين. (١)

لقد فرض التشريع الاسلامى عدة ضرائب منها المباشرة وغير المباشرة ، وكانت الضرائب المباشرة اما ضرائسب على الدخل كما فى زكاة الزروع والثمار وضريبة الخسراج واما ضرائب على رأس المال كمافى زكاة الانعام والذهسب والففة وعروض التجارة ،

ومن الضرائب غير المباشرة الضرائب على المستخرج من المعادن والبحار وضريبة العشور. <sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>۱) المرحوم الأستاذ الدكتور محمد عبدالله العربى -علم المالية والتشريع المالى الكتاب الاول مالية الدولة ـ نفقات الدولة ١٩٤٨ ص٣٠

<sup>(</sup>٢) تماثل الفريعة الجمركية في العصر الحديث ٠

ولقد عرفت الدولة الاسلامية نظاما يعد من أخطـــر وأدق الأنظمة التى حاربت الشعوب طويلا للومول اليهــا ، ولم تستطع هذه الشعوب تحقيق هذا الهدف الا بعد كفـــاح مرير وتقدم في الوعي والفكر واحيانا عن طريــــــــق الثورات ، (١)

هذا المبدأ هو مبدأ الفصل بين مالية الدولسسة ومالية الحاكم ، ولقد قال بعض الفقها ً فى التمسك بهذا المبدأ ، حتى أنهم كانوا يمدون يد العون لبيت المسال من أموالهم الخاصة مثل الخليفة المعتضد (٢٧٩/٣٧٩هـ)

كذلك عرفت الدولة الاسلامية مبداً موافقة اهــــل الشورى والرآى عند فرض الضرائب بل وعند انفاقها وهــو يماثل المبدأ الحديث الذى ينص على ضرورة موافقة ممثلي الشعب على تقرير الضرائب وكيفية انفاق حصيلتها •

<sup>(</sup>۱) كما هو الحال في النظام الانجليزي الذي استطلا الشعب ان يحقق الحرية السياسية من خلال الحسلول على الحرية المالية تبعا لمبدأ لا ضرائب بلا تمثيل عام ١٢٩٧ ثم تأكد في العهد الكبير( الماجنليل كازنا) واعلان الحقوق بعد ذلك ، واعلان دستلور الحقوق عام ١٦٨٨ ، ونفس الوضع في فرنسا بمقتضلي اعلان حقوق الانسان عام ١٧٨٩

انظر دكتور، زكريا البيومي - المالية العامــــة الاسلامية - دار النهضة العربية ١٩٧٩٠

<sup>(</sup>٢) آدم متز الحضارة الاسلامية في القرن الرابسسع الهجري ـ ترجمة محمد عبدالهادي ابو ريده ، ١٩٤٠ القاهرة ص ٢٠١٠

ومبدا الشورى فى الاسلام من المبادى ومبدا الأساسيـــــة لنظم الحكم فى الاسلام (۱) استنادا الى قوله تعالــــــى "والذين استجابوا لربهم ، واقاموا الصلاة وأمرهـــــم شورى بينهم ومما رزقناهم ينفقون "٠

وقوله تعالى " وشاورهم فى الأمر، فاذا عزمت فتوكل على الله " وتطبيقا لهذا المبدأ كان اختصاص فوى السسرأى من المحابة تعيين عطاء ( مرتبات ) الخلفاء كسأبى بكسسر وعمر والمحابة وزيادتها (٢).

وعندما توسعت الفتوحات الاسلامية في عهد الخليفة عمر بن الخطاب وفتحت أرض العراق اقترح الخليفة فـــرض الخراج على الارض وعدم تقسيمها وتوزيعها واختلف معـــه بعض المحابة فلجأ الى مجلس استشارى مكون من خمســـة من الأوس وخمسة من الخزرج وشرح لهم الخليفة وجهــــة نظره من ضرورة التوسع في الانفاق العام من حشود وشقــور وفتوحات ، الامر الذي يستلزم تدبير موارد لهذا الانفــاق المتزايد ، فمن اين يقوم بتغطية هذا الانفاق المتزايــد الأرض ، وأقر الخليفة على رأيه (٣).

<sup>(</sup>۱) يوسف القرضاوى ـ فقه الزكاة سالجزء الثانسي ـ دار الارشاد ـ بيروت ١٩٦٩ ص ١٠٨٥٠

<sup>(</sup>٢) د، ابراهيم فواد احمد على ـ الانفاق العام فــــي الاسلام ـ الطبعة الاولى ـ ١٩٧٣ ص ١١٦٠

<sup>(</sup>٣) ابو يوسف-الخراج - الطبعة السلفية وكاتبته---ا القاهرة - ١٣٤٦ هـ - ص ٢٨ ومابعدها ٠

ولتحديد دور المالية العامة في الاسلام - يجهدر بنا ان نحدد وظائف الدولة في الاسلام ، اذ من المعهروف ان دور الدولة في المجتمع يحدد نطاق نشاطها المالهي المتمثل في انفاقها لما تحصل عليه من ايرادات عامهة بقعد اشباع الحاجات العامة ، ولقد ثبت بما لايدع مجالا لأي شك ان دور الدولة في الاسلام ذات العاد يؤنره فهها الحياة الاقتصادية والاجتماعية ، اذ لايقنص دو، الدوله على مجرد الوظائف التقليدية التي اصطلح على مجرد الوظائف التقليدية التي اصطلح على تحميتها بوظائف الامن الداخلي والخارجي والقضاء وهو ما الطلام على تسميته بالدولة الحارسة ، وانما دور الدولة في تحديد الاسلام اقتصاديا واجتماعيا لم تستطع دوله ما في تحديد روابطه بطريقة تحقق الصالح العام والخاص ه ، كهها والمنام النظام الاسلامي (۱).

<sup>(</sup>۱) يعتبر الاسلام قيام الدولة احرا واحد بمحسسرد توافر الجماعة ال يقول رسول عدد عدى الله عديه وسلم " اذا خرج ثلاثة في حدر الدهسسم الله الحرام فلهاء الله على الله على المحتمد الكامل ، وبرر ذلك الله الإصلام واذا كان العامة للإسسسلام ومبادئه يكون اختيار الاصلام ، واذا كان اختيار الاحلام الحاكم ضرورة فهو مقيد في الاسلام بتحقيق العسدل بمعناه العميق الشامل الذي يشمل الديري الحديد المارة على خير وجه ، ولقد افعح ذلك الحديد السامل الشريف " من ولاه الله شيئا من امر المسلمي الله فاحتجب دون حاجتهم وظلتهم وفقرهم اعتجب الله المسلمية

### فمن الناحية الاقتصادية :

شرح الاسلام موقفه من المال الذي يعد أساس البنيان الاقتصادي وذلك في اطار :

ان الاسلام جعل الفرد حرا فيما يكسب ويستـــــمـــــر بشرط ان لايتعدى بماله مصلحة الجماعة <sup>(1)</sup>،

ان الاسلام حريص على تعباون الطبقات واستقصصال شأفة الاستغلال والاستعلاء .

كل ذلك فى اطار من الحرص على كيان الفرد وكفالـة حرياته التي لاتتعارض وحقوق المجتمع الاسلامي • لهـــــــذا فعلى الرغم من ان الاسلام يقرر حرية الافراد في ممارســـة

دون حاجته وخلته وفقره يوم القيامة"، ومــــا روى عن عمر بن الخطاب الذى قال لأحد مساعديـــه " أن الله استخلفنا على عباده لنسد جوعتهــــم ونستر عورتهم ونوفر لهم حرفتهم" وبهذا يمكــن القول ان وظيفة الدولة فى الاسلام تسعى لتحقيـــق السالح العام للمسلمين والاسلام وان وظيفة الحاكـم المحددة سوف يسأل عنها فى الدنيا امام المسلمين وفى الآخرة امامرب العالمين ، وانه فى مقابـــل وجود علاقة الطاعة والسمع للحكام وحسن النهــــول وضرورة الحوار الجاد والنقد البناء للوصـــول

<sup>(</sup>۱) الشيخ محمد الغزالى ـ الاسلام والاوضاع الاقتصادية ـ دار الكتب الحديثة ـ القاهرة ١٩٦١ ص ١٣٢٠

نشاطهم الاقتصادى ، فانه لايسمحلهذا النشاذ ان يتعيار في وحاجة الجماعة او الخطوط العريضة للاسلام، لهذا فانييه يسمح للدولة بالستدخل لمراقبة هذا النشاط اوتنظ ميه ، بل ومن حتى الدولة ان تباشر بنفسها بعض ارجه النشياط الذي يعجز الافراد من القيام به (١).

لهذا أوجب الاسلام تدخل ولى الامر للقضاء عئى الاحتكار وتنظيم السوق ومنع الاستغلال الذى يتعرض للمستهلكون من جانب المحتكر ، والتدخل لتسعير الاثمان بما يحقق العدل ورفع الظلم عن المسلمين ، بل وللحاكم الحق في مصادرة البضائع المحتكرة اذا كانت الحاجمة فرورية مقابل ثمن المثل ، على ان توزع على الشعميب باسعار معتدلة (٢).

كذلك فمن حق الدولة فى الاسلام ان تتدخل عن طريــق الملكية العامة او مباشرة انشطة اقتصادية كلمـــــــا احتاج الآمر ذلك ،

واذا كانت قضايا التنمية الاقتصادية تأخذ قصيب السبق في الفكر الاقتصادي المعاص فانه مما لاشك فيللم ان فقها الاسلام القدامي سبقوا كل فكر متقدم فللمسلم معالجة قظايا التنمية الاقتصادية ، موضعين بعمق وتفميل انها ليست عملية مادية فحسب ، وانعا هي عملية السانية

<sup>(</sup>۱) دوزكريا البيومي ـ المالية العامة الاسلاميـــة ـ دار الشهفة العربية ١٩٧٩ ـ ص ١٠٠

<sup>(</sup>٢) ثبت ان عمر بن الخطاب صادر سلع محتكرة و يعسب والمثل وانه حدد اسعار بعض السلع منعاسلسات الاستغلال ، انظر في ذلك د، زكربا البيوب: ـ المالية العامة الاسلامية ـ المرجع السابق ،

تستهدف تنمية الانسان وتقدمه المادى والروحى معسسا ، وانها ليست عملية كفاية في الانتاج وعدالة في التوزيع ، (۱)

والاسلام لم يطلب من المسلم العمل العادى ولكنسه طلب منه العمل الذى يستحوذ على بذل اقصى طاقــــات الانسان ، وربط هذا العمل والتطلع الى الله سبحانـــه وتعالى حيث يقول فاذا عزمت فتوكل على الله ان اللــه يحب المتوكلين (٢).

ولم يختلف احد من المفسرين على ان التوكل على الله مرحلة لاحقة تسبقها مرحلة ضرورية هى العسيرم، والعزم هو ارادة،

<sup>(</sup>۱) سبق المسلمون الاوائل في هذا المجال ، وعلى سبيل المثال ابن خلدون عام ٧٨٤ ه تحت عنوان الحضارة وكيفية تحقيقها ، وكذلك الفقيم الاقتصادي احمــد الدلجي في كتابه " الفلاكة والفلوكون " اي الفقر والفقراء في القرن الخامس عشر الميلادي ١٠ انــه سرد د، شوقي احمد دنيا ـ الاسلام والتنميــــــة الاقتصادية، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٧٩.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۱۹۰۹(۳) وفى هذا تؤكد السنة الشريفة هذا المعنى فى قول الرسول صلى الله عليه وسلما لمن ترك ناقته على باب المسجد دون عقالهماك معتمدا على وتوكل اى ابذل الحمال المطلوب ومعه اعتمد على الله وتوكل .

### الفعل مع القطع والتصميم :

واذا كان عامل العقيدة يعد قاعدة اساسبة فـــــدة مجال التنمية الاقتصادية ، فان مكونات هذه العقيـــدة تؤكد هذا المعنى ، ومن مكونات العقبدة :

### الايمان بالله (٤)

ومن مستلزمات هذا الايمان ان يوقن الانسان بسسان الله محيط به وبأقواله وسلوكه ونواياه، ومعنى ذلسسك الشعور الدائم بأنه تحت رقابة دقيقة من الله عز وجسل وعليه الالتزام بتعاليم الله والتى منها اقامة اكبسسر قدر من العمران والتقدم على ظهر الأرض .

### الايمان بيوم الحساب والذي يقوم على :

" فمن يعمل مثقال ذرة خيرا برء ومن يعمل مثقال ذرة شرا يره (٩)."

ولهذا نرى ان الاسلام جعل مدى المسئولي......ة ، اذ جعلها في أدق الاشياء والعفرها" الذرة" .

### المسئولية الفردية المطلقة :

" آلا شزر وازرة وزر اخرى ، وال ليس للانساسات الا ما سعى " (۱)

<sup>(</sup>١) سورة النحم ( الآية ٣٨ ، ٣٩ )٠

ووجود المسئولية الجماعية مع المسئولية الفرديسة في الاسلام اذ ان الجماعة مسئولة عن تصرفات بعضهـــــا البعض وهذا الأمر يلقى على الجماعة الاسلامية مهمـــــت ترشيد السلوك الفردى والاخذ على يد المنحرف اذا لـــرم الامر وذلك لقوله تعالى :

" واتقوا فتنة لا تصيبن الذين ظلموا منكمخاصة "(١)

ان ذور الفرد المسلم في نطاق العقيدة الاسلاميـــة أن ينهض بكل ما يحقق له الرخاء الاقتصادي وهذه فريضـة دينية يحاسب عنها في الدنيا والآخرة ، وليس بخــــاف ان عقيدة الاسلام تفرض على المجتمع الاسلامي القيـــام بتحقيق التنمية الاقتصادية (٢)، وذلك بما تمليه مـــن مبادئ لصالح المسلم والمسلمين ،

# فالتنمية الاقتصادية في الاسلام لها هدفان :

- (۱) هدف اقتصادی مرحلی یتمثل فی استخدام المسسوارد الطبیعیة لتحقیق الرفاء الاقتصادی للجماعسسسة والفرد .

<sup>(</sup>١) سورة الانفاق ( الاية ٢٥)

<sup>(</sup>٢) د م شوقى الفنجرى ـ المدخل الاقتصادى الاسلامى ص ٠٣٠

ولا يمكن ونحن ننهى هذا الجزّ ان ننسى ان معيار التنمية فى نظرالاسلام هو السدخل الحقيقى لكل نسسرد ، وليس دخل الفرد فى المتوسط وذلك حتى لا يكون هنسساك فقر مدقع وغنى فاحش ، ولهذا فان الاسلام يقدم للتنميسة كل أركان البيئة الصالحة من عقيدة صالحة ونظسسسام اجتماعى ونمط ثقافى يحقق التنمية على خير وجه ،

### ومن الناحية الاجتماعية :

استنادا الى تأثير العقيدة التى تقرر" يا إبهسا الناس انا خلقناكم من ذكر وانثى وجعلن كسسسم شعوبا وقبائل لتعارفوا ان اكرمكم عند اللسسسه اتقاكم "(۱) .

وقول الرسول صلى الله عليه وسلم النان سواسيسة كأسنان المشط لا فضل لعربى على عجمى ولا لأبيللف على اسود الا بالتقوى (٣٣)

الكفاءة هي معيار اختيار تولى الوظائف العامسة وفي هذا يقول على الله عليه وسلم" من ولللمن من امر المسلمين شيشا فولي رجلا وهو يجد من هله الملح للمسلمين منه فقد خان الله ورسوللللمان والمؤمنين"(٢)(٤\*)

<sup>(1)</sup> سورة الحجرات الاية ١٣٠

<sup>(</sup>٢) ابن تيميه ـ السياسة الشرعية ص٥٠

- يحرم النظام الاجتماعي تماما الرشوة التي تعصيد اداة هدم وتخريب في اقتصاديات البلاد ففيين الحديث الشريف " الراشي والمراشي في النار "(٥٠٤)
- \_ لا يقر الاسلام الاستهلاك الترفى والبذخ، وانمــــا دعى الى الاعتدال في مختلف أمورالحياة ·
- يحرص الاسلام على تحقيق التوازن الاجتماعي وينكسر تجميع الثووات في أيدى قليلة وفي هذا يقسول الحق تعالى "كي لايكون دولة بين الأغنياء منكم،
- تضمن الدولة فى الاسلام لكل مقيم على ارضها مـــا اصطلح فقها الاسلام بتسميته "حد الكفاية" ويتـم ذلك من مال الزكاة بل وأجاز فقها المـسلميـــن فى الحالات الاستثنائية الحروب والمجاعات وغيرهـا ان تتدخل الدولة لتأخذ من فضول الاغنياء لتوفيـر حد الكفاية .(1)

<sup>(</sup>۱) د محمد شوقی الفنجری ـ ذاتیة السیاسة الاقتصادیة الاسلامیة ـ مکتبة الانجلوالمصریة ۱۹۷۸ ، ص۶۲ .

| Į |
|---|
|   |

الأركان الأساسيــــــة للمالية العامـــــــــة

يمكن تعريف المالية العامة الاسلامية بأنها :مجموعة المبادى، والأمول العامة المالية التى تحكم النشـــاط المالى للدولة الاسلامية التى وردت فى نموص القرآن والسنة او باجتهاد المجتهدين بشروط الاجتهاد والتى يمكـــــن تطبيقها بما يتلاءم مع ظروف الزمان والمكان،

ولما كانت المالية العامة تشتمل على الايمسرادات العامة والنفقات العامة والميزانية العامة فاننسسانقسم هذا الباب الى ثلاثة فصول:

الفصل الأول:

الايرادات العامة

الفصل الثاني :

النفقات العامسة

الفصل الثالث:

الميزانية العامة

## الفصل الأول

### الايرادات العامة

اذا كانت القوانين توكل الى جهة معينة بالاشسراف على ايرادات الدولة فى العمر الحديث، فان النظلسام الاسلامى عرف بما يسمى " بيت المال"<sup>(1)</sup> وهو من الألفلساظ التى ترددت كثيرا على ألسنة المسلمين فى صدر الاسلام،

ويقول ابن تيميه ولم يكن للأموال المقبوض والمقسومة ديوان جامع على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وابى بكر الصديق حيث كان المال يقسم شيئ فشيئا فلما كان زمن عمر بن الخطاب كثر المال واتسعال البلاد وكثر الناس و فجعل ديوان العطاء للمقاتل ( الجنود ) و

ثم لحق الادارة المالية الاسلامية في العمورالمختلفة تطورا ارتبط بتطور الدولة نفسها .

<sup>(</sup>۱) ويعنى بيت الصال المكان الذى يضم الامسسسسوال المتجمعة من الزكاة والغنائم والخراج لتكون تحسب يد الخليفة او الوالى يضعها فيما امر الله بسسه ان توضع ، بما يصلح شئون الامة سلما أو حربا،

انظر: عبدالكريم الخطيب السياسة المالية فـــي الاسلام - والفكر العربي - ص ٤٨٠٠

ويمكن تقسيم الايرادات العامة في الدولة الاسلامية

# (۱) ايرادات دوريـــة :

وهى الايرادات التى تتكرر بعفة منتظمة ومتكررة وتتمثل فى ايرادات الدولة من املاكها والضرائسب والتى أهمها الزكاة والجزية والخراج والعشلور وغيرها من الضرائب •

## (٢) ايرادات غير دوريسة :

اذ لا يمكن التكهن بها سلفا ومنها الغنائسسم والفى والركاز والقروض والتوظيف والتركسسات التى لا وارث لها •

ولئلقى بعض الاضواء على كل نوع :

# (١) الايرادات الدوريــــة:

اذا أخذنا التقسيم الوضعى يمكن القول ان هـنه المعادر تشمل :

> أولا - ايرادات املاك الدولة ثانيا - الضرائب ثالثا - الرسوم

ولنرى موقف الاسلام من كل مصدر٠

### (۱) أولا ـ ايرادات أملاك الدولـــة :

ونقعد هنا املاك الدولة الخاصة التى تسدر دخلا للدولة ، وهذه الاموال حكمها حكم ملكيسة الافراد وتشمل اراضى الدولة والمناجم والغابسات وكل ما يستخرج من البحار والانهار ،

وتنقسم ملكية الدولة من هذا المصدرالي:

# (١) أراض الدولـــة:

وقد وجد اكثر من نوع من الاراض التسسسى يمكن ان تدر ايرادا حكمها حكم ايرادات الافراد وهي :

### الاراض التي فتحت عنوة :

وأول أرض فى الدولة الاسلامية هى ارض بنسسو النفير حيث فتحت فى عهد الرسول صلى الله عليه وسلم ولم يوزعها كما فعل فى المنقولات وانمسا

<sup>(</sup>۱) يطلق لفظ الدومين على املاك الدولة ايا كانــــت طبيعتها وايا كان نوع ملكية الدولة لها عامـــة او خاصة، والاموال التى تـملكها الدولة ملكيةعامة اى التى يترك للافراد حق الانتفاع بها دون مقاــل ومن امثلتها الطرق ومجارى الانهار والتـــــــري والبحيرات والجسور والمدارس والمساجد، وما يسمـى في الاسلام " بالحمى" وهو مكان يصلح للرعى ويخصــص لذلك مجانا ،

ابقى الأرض والفراش تحت سلطانه لتكون غلاتهـــا للفقراء واليتامي والمساكين (١).

### الاراضى التي فتحت صلحا:

ويتحدد حجم هذه الاراضى على اساس مسسسا ورد في عقد الصلح ويمكن ان ينص في عقد الصلحح على ان تصبح ملكا لمجموع المسلمين، وفي هسذه الحالة تأخذ حكم الارض التي فتحت عنوة وامسان ينمى على ان تبقى ملكا لأصحابها فيوضسسم

### الاراضى التى جلا عنها اهلها خوفا:

ذهب احمد بن حنبل<sup>(۲)</sup> الى ان هذه الارض هى فى معرف وتدخل ايراداتها فى بيت المال وتعسسد من املاك الدولة .

### الأراضى الموات المفتوحة :

ويقصد بها الاراضى الغير معمورة بشريـــا او طبيعيا كالصحارى النائية، وتدخل في الملكية

<sup>(</sup>۱) د و زكريا البيومى ـ المالية العامة الاسلامية ـ المرجع السابق ـ ص ٥٦ ٠

<sup>(</sup>٢) ابن القيم الجوزية ـ احكام اهل الذمة ـ الطبعـة الاولى ـ جامعة دمشق ـ ١٩٦١ ـ ص١٠٦ ٠

العامة للدولة <sup>(۱)</sup> وينفق ما تدره من دخل على شئون المسلمين •

# اراضي الصوافي : (۲)

نظرا للفتوحات الاسلامية في عهد عمـــــــر بن الخطاب في العراق والشام وغيرها اصبحــــت هذه الارض ملكا للمسلمين -

### (٢) الغابـــات:

تعد من املاك الدولة واستنادا الى ماقسرره الائمة من ان كل ارض لاصاحب لها فهى للامام  $\binom{(T)}{T}$  .

### (٣) المناجم والمحاجر:

يعد ما تحصل عليه الدولة الاسلامية من دخــل المناجم والمحاجر المملوكة لها معدرا مــــن مصادر الايرادات العامة لبيت المال .

<sup>(</sup>۱) سنة الملكية في ذلك انها تعد من الانفال ،والانفال حددت بسورة الانفال لله وللرسول ، انظر: محمد باقر . الصدر حدار الفكر ببيروت ١٩٦٩ ص٤١٣٠

<sup>(</sup>۲) سمیت صوافی لان عمر استصفاها ای جعلها خالصة لبیت المال ، انظر د، زکریا بیومی ب المالیة العامیة الاسلامیة ب مرجع سابق ب ص ۲۷ ،

<sup>(</sup>٣) محمد باقر العدر ـ اقتصادنا ـ مرجع سابق ـ ص ٤٢٢٠

وان اختلفت وجهة نظر الفقهاء في الحمة التسيي يحصل عليها بيت المال ، سواء قامت الدولـــــــة بالاستفلال بنفسها او قامت بمنحها لآخرين ،

## مجاری المیسساه :

تعد الانهار والبحار والبحيرات من الامسسلاك العامة ، فلا يجوز لفرد ان يتملكها ولكن يسمسلح بالانتفاع بها ٠

وهذه هى اراضى الدولة وما فى حكمها فى الاسلام، ويمكن القول أن نفس الأحكام هى الأحكام السائسسدة فى القانون الوفعى حاليا ،

# ثانيا ۔ الفرائب(1)

فرضت الضرائب الاسلامية استنادا الى تعاليم القسرآن الكريم والسنة الشريفة واجتهاد المجتهدين الذين توافسرت

<sup>(1)</sup> ارتبطت فكرة الضراعب بنشأة الدولة بعد ترك العياة القبلية والاستقرار وظهور حاجة الحاكم الى امسوال لتحقيق الامن الداخلي والخارجي في اوربا الغربيسة وعرفت مصر الفرعونية شتى صورالضراعب المباشسترة وغير المباشرة، ثم تطورت الفراعب تحت وطأة الاقطار التحررية حتسي وصلت الى ضرورة صدورها بقانون والغائها بقانسون يعتمده ممثلي الشعب، انظر: د، رفعت المحجوب المالية العامة دارالنهضة العربية ١٩٦٨ - ص٢٧٠

فيهم شروط الاجتهاد ٠

كتبت فريضة الزكاة على المسلمين بقوله تعالى :

" واقيموا الصلاة وآتوا الزكاة واركعوا مسسمع الراكعين" (١).

وفرضت الجزية على اهل الذمة لقوله تعالى :

" قاتلوا الذين لايؤمنون بالله ولا باليوم الآخـــــق ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحــــق من الذين أوتوا للكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهــــم صاغرون "(٢).

كذلك فرضت ضريبة الخراج وهى ضريبة تفرض على الارض التى فتحت عنوة وبناء على اجتهاد فى عهد عمى بن الخطاب $\binom{(7)}{1}$ . وفعل نفس الشىء بالنسبة لضريبة العشور  $\binom{(3)}{2}$ .

وربما يثور سؤال هام هل توافرت عناصر فرض النم ببست في الضرائب الاسلامية ٠

<sup>(</sup>١) سورة البقرة - الاية ٤٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة الشوبة - الابة ٢٩ ٠

<sup>(</sup>٣) ده زكريا البيومي - المالية العامة الاسلامب - - - المرجع السابق م ٨٩٠

<sup>(</sup>٤) تماثل الضرببة الجمركية في العصر الحديث .

تعريف الضريبة بانها اقتطاع مالى تقوم به الدولسة جبرا من الممول ، ويقوم بدفعها وفقا للقدرة التليفيسة مساهمة في الاعباء العامة دون تحقيق نفع خاص دافعها،

ونبين من التعريفالسابق ان الفريبة تتنمــــــن العنامرالاتية :

# أولا ـ اقتطاع مالى لصالح الدولة

آى أن الضريبة تنتقل بصفة نهائية من ذدة الممسول الى ذمة الدولة ، والاصل فى العصر الحديث ان الضريبــــوز تجبى نقدا ، اما بالنسبة للشريعة الاسلامية فانه يجـــوز ان تجبى نقدا او عينا ويرجع ذلك انه فى صدر الاســـلام كان المبدأ ندرة النقود فكانت الضرائب تجبى عينا الــى جانب النقود ، ونظرا لأن النقود اصبحت ملائمة للاقتصــاد والنظام المالى فى العصر الحديث ، فانه يجوز جبايتهــا نقدا ،

# شانيات الضريبة تغرض وتدفع جبرا

من حق الدولة حديثا ان تفرض الضريبة جسرا على الافراد استنادا الى حق الدولة عما لها من سبادة، وذلك حتى تضمن تحقيق الموارد التى تريد تحقيقها من ناحيد...ة، وتحقيق اغراض اجتماعية واقتصادية من ناحية شانبسسة، وتملك الدولة الحق في التنفيذ الجبرى على اموال الممزل.

وحق امتياز على اموال المدين عند اللزوم •

ولقد طبقت الشريعة الاسلامية هذا العنصر،

فقد فرضت الزكاة بأوامر القرآن الكريم واختصص الرسول صلى الله عليه وسلم بايضاح احكامها ·

كذلك فرض القرآن الكريم الجزية ، وتولى ولـــــى الامر تحديد مقدارها حسب الطاقة والمقدرة •

وفرض عمر بن الخطاب الخراج (١) لمصلحة الاسلام ٠

وقد فرضت جميع الضرائب السابقة دون اتفاق مسسع الممولين وكانت الفرائب الاسلامية تجبى جبرا، بسسسل وأباح بعض الفقها وتحصيل اكثر من الزكاة كعقوبة علسسى اخفا والمال استنادا الى قول الرسول صلى الله عليه وسلم من اعطاها مؤتجرا لها فله اجرها ومن آباها فانسسسى آخذها وشطر ماله عزمه من عزمات ربنا (۱)

كذلك لو مساطل في اداء الخراج مع يساره وقدرته على الاداء حبس حتى يؤديه .

<sup>(</sup>۱) ابو عبيد ـ كتاب الاموال ـ تحقيق محمد خليــــــل هراس ـ مكتبة الكليات الازهرية ـ الطبعة الاولــي ۱۹۱۸ ـ بند ۱۹۱۹ ص ۷۸۷ ۰

<sup>(</sup>٢) المرحوم الشيخ محمد ابوزهرة ـ الركاةـ التوجيـه التشريعى في الاسلام ـ مجمع البحوث الاسلاميـة ١٩٧٣ ج ٢ ص ٩٩٠

# شالثا ـ عدم وجود نفع خاص وتغرض طبقاللمقدرة التكليفية للمول

يقوم نظام الضرائب في العصر الحديث على اســاس ان الضريبة ضرورة اجتماعية يجب على افراد المجتمــع المساهمة فيها دون نظر الى نفع خاص محدد يعود على كل منهم بدفعها، وذلك حسب المقدرة التكليفية لكل منهــم طبقا لمبدأ التضامن الاجتماعي ، هذا اذا افترفنـــا ان ذلك يتم تنفيذها بنفسالمستوى ولا تسعى الاجهـــاخ التنفيذية الى التحصيل بما قد يسى الى البعض علـــي حساب الاخرين وفي هذا اخلال بالقاعدة ،

واذا نظرنا الى النظام الاسلامي لوجدناه يعتبسر رعايا الدولة الاسلامية المسلمون وغير المسلمون السذين يقومون اقامة دائمة ويعرفون بالذميين ، اما من يدخسون ارض الاسلام بغرض اقامة موقتة لا تجاوز الحول فيسمسون بالمستأمنين (1) وتفرض الدولة الاسلامية الضرائب علسسي رعاياها من مسلمين " الزكاة" وذميين " خراج حزيسة او عشور" ولاتفن على المستأمن الا ضريبة العشسسور اذا دخلوا دارالاسلام بتجارة ،

<sup>(</sup>۱) وترجع التسمية الى ما يحملوا عليه من امـــان ابان فترة اقامتهم يشبهون الاجمانب في العصـــر الحديث انظر في ذلك :

د، وهبة الرحيلي ب اشار الحزب في الفقه الاسلامينين المكتبة الحديثة به دمشق بالطبعة النائية به ١٩٦٠

ص ۱۸۱ ۰

وتراعى الدولة الاسلامية المقدرة التكليفية عنسد فرض الضرائب فلا تفرض الزكاة الا على المال الذى يبلسغ نصابا معينا، بحيث يكون متيسرا وفى هذا يقول الحسق تبارك وتعالى " يسألونك ماذا ينفقون قل العقسسسو " اى الفائض المتيسسر عن حاجة الانسسان التي يحتاجهسا لنفسه او لاهل بيته (۱).

كذلك توخد الجزية من عفو مال الذمى ، يقسسول ابو يوسف فى هذا المعنى " ليس فى اموال اهل الدمسسة الا العفو (٢).

وذكر ابو عبيد ان الجزية والخراج توضع على قدر الطاقة على اهل الذمة بل حمل عليهم (اى بلا مشقصية او كلفة) وفي نفس الوقت بلاأشراريفي المسلمين (٣).

وتفرض الفرائب الاسلامية لتحقيق نفع عام سمسوا المساعدة المحتاجين طبقا لمسارفها التى حددها الشمسرع في القرآن الكريم كما هو الحال في الزكاة أو لتعطيم ما يراه ولى الامر لازما لحماية الدولة الاسلامية، ويتسم كل ذلك دون نظر الى نفع خاص محدد يعود على الممسول .

<sup>(</sup>۱) د و زكريا البيومي سالمالية العامة الاسلامية سالمرجع السابق سص ٩٦ ،

<sup>(</sup>٢) ابويوسف الخراج - المرجع السابق ص ١٤٧٠

<sup>(</sup>٣) ابو عبيد - كتاب الاموال - المرجع السابق - ص٥٧

اللهم هذا النفع الخاص المتمثل فى الشعور بآداء واجب وركن من اركان الاسلام يثاب عليه المرا اثابة كبيسسرة يوم الحساب الى جانب الشعور بأداء واجب اسلامى فرضته الشريعة ويتمثل فى ضرورة مساهمة القادر لغير القسسادر تحقيقا للتكافل والتضامن الذى قررته الشريعة الاسلامية.

ونفس الشيء بالنسبة للجزية والخراج والعشمور فانها تدفع دون نفع خاص لدافعيها وانما مساهمة فمسمى النفقات العامة ٠

# هدف الضريبة

يقصر الماليون التقليديون غرض الضريبة على الحصول على الايرادات اللازمة لتمويل النفقات العامة والمضريبة عند التقليديون ليس لها الا غرض مالى فقلل وعلى هذا لايجب ان تحدث الفرائبسوا وبقصد او بغيلل الفريبة قصد اى تغيير في المراكز النسبية للمولين اى ان الفريبة ذات غرض مالى فقط ولهذا سميت بالفريسة المحايل المذاة من بينما اعتبر الفكر المالى الحدبث (٢) الفريبة اداة من أدوات التدخل في الحياة الاجتماعية والاقتصادية لكفالة التوازن الاقتصادي والاجتماعية والاقتصادية لكفالة

<sup>(</sup>۱) د، عاطف صدقى ـ مبادى المالية العامة ـ دارالنهضة العربية ـ ۱۹۷۰ ـ ص ۰۳۰۷

<sup>(</sup>٢) د عاطف صدقى ـ المرجع السابق ص ٠٦٢٠

وكان التشريع المالى الاسلامى سباقا الى الأخسسة بفكرة استخدام الضريبة لتحقيق اغراض الدولة الاجتماعيسة والاقتصادية والسياسية الى جانب الغرض المالى<sup>(1)</sup>،

فقد استخدمت الزكاة كأداة اقتصادية للتنمية وفى هذا يقول الرسول الكريم " اتجروا بأموال اليتامـــــــــــــــــــ حتى لا تأكلها الصدقة " كما استخدمت كأداة اجتماعيــــــــة لاعادة توزيع الدخول حيث تأخذ من الغنى لترد على مـــــن ورد ذكرهم في مصارف الزكاة .

وثبت استخدام الخراج للتنمية الاقتصادية ،

وثبت استخدام ضريبة العشور لتشجيع استيـــراد · السلع الضرورية · حيث استخدمـها عمر بن الخطاب لتخفيــف اسعار المواد الفذائية (۲) ·

كذلك استخدمت الفرائب الاسلامية لتحقيق اغـــراض سياسية ولعل اوضع مثال على ذلك تخصيص سهم فى انفــاق الزكاة للمؤلفة قلوبهم ممن يراد تاليف قلوبهم للاسـلام او كف شرهم عن المسلمين او نحو ذلك .

<sup>(</sup>۱) د و زكريا البيومي ـ المالية العامة الاسلاميسة \_ المرجع السابق ص ٩٧ .

<sup>(</sup>۲) د، عبدالعزير العلى المالح ـ نظام الضرائـــــب فى الاسلام ومدى تطبيقه فى المملكة العربيـــة السعودية ـ رسالة دكتوراه ـ حقوق القاهرة ١٩٧٤ـ ص ٢٠٩٠ .

ومما تقدم يتضح أن الفكر الاسلامى سبق الفكـــر الحديث فى هذا المجال بل وكان أكــشر دقةســـــوا، تشريعسا او تنفيذا،

وحتى نحقق الهدف المرجو من هذا البحث يحب بحيث مدى توافر القواعد الاساسية عند فرض الضرائب وما ساسدى توافر هذه القواعد في النظام الاسلامي ٠

مما لا شك فيه ان الفرائب تشكل فى العمرالحديست وضعا خطيرا فى الدولة ، اذا لم تعد مجرد أداة تمويسل للخزانة العامة ، وانما أمبحت سلاحا خطيرا فى يسسسد الدولة بمقتضاه تستطيع ان تغير كثيرا من الأوضىساع الاقتصادية والاجتماعية ،

وهذايتطلب ضرورة التوفيق بين صالح الخزانــــة العامة من ناحية وصالح الممول حتى لايتم القضــــاء عليه من ناحية ثانية •

وظهر كتاب " ثروة الأمم" لآدم سميث عام ١٧٧٦ وبه قواعد اعتبرت في نظر وافعها وأصبحت بعد ذلك مقياد.ا لأسس وضع الفريبة وسميت بدستور الفرائب وهذه القواعد هي : العدالة واليقين والملاءمة والاقتصاد، وتبالن نشرح كل قاعدة بشيء من الايجاز يجب ان نقال السلام كان سباقا الى ارساء هذه القواعد كما سبئي:

### قاعدة العدالسة

يرى آدم سميث ان هذه القاعدة تستلزم مساهمـــة رعايا الدولة حسب مقدرتهم وفى تفسير هذه القاعـــدة يجب ان تكون الضريبة عامة وموحدة (۱).

### ويقصد بالعمومية:

ان تفرض الضريبة على كافة الأموال والأشخــــاص الخافعين لسلطان الدولة دون استثناء.

وتنقسم هذه العمومية الى عمومية مادية وعموميسة شخصية ولقد أخذ التشريع المالى الاسلامى بقاعدة عموميسة الضريبة بشقيها .

فالزكاة تفرض على كل مسلم يملك نصابا ونظـــرا لان الاسلام يصلح لكل زمان ومكان فان مصادر الشريعــــة الاسلامية جعلت للاجتهاد نصيبا كبيرا وعلى ضوء ذلـــك يمكن القول بخضوع الطبيب والمحامى والمهندس والصانــع وطوائف الحرفيين والموظفين ومن فى حكمهمللزكـــاة (٢)

<sup>(</sup>۱) د • زكريا بيومى ـ المالية العامة الاسلاميسية ـ المرجع السابق ص ۹۹ •

<sup>(</sup>٢) توصية حلقة الدراسات الاجتماعية التى عقدتهــــا الجامعةالعربية فى دمشق عام١٩٥٢ـالدورة الثانية ... دمشق ٨ ديسمبر١٩٥٢ـ مطبعة مصر.. القاهرة ص ٧٣٣ .

والدليل على خضوع الطوائف السابقة الآتى :

أولا : هموم النص في القرآن الكريم " يا أيهـــــم الذين آمنوا انفقوا من طيبات ما كسبتـــم ومما أخرجنا لكم من الأرض" (1)

ولا شك ان ربح الطبقات الآتية، كسب طيبب، يجب الانفاق منه ، حتى يدخلون فى مسسسداد المؤمنين ، الذين ذكر القرآن وصفهم بقولسسه " الذين يؤمنون بالغيب ويقيمون الملاة وممسارزقناهم ينفقون (۲) "

ثانیا : ان الاسلام لا یقبل ان تفرض الرکاة علی مالـــك لعدة افدنة ، ویترك صاحب عمارة تدر علیـــه الالاف والتی قد تساوی محمول ماشة فـــدان ، او ان یترك طبیب یمتلك عیادة تدر ما قـــد یكسبه الفلاح فی عام ،

وطالما وجدت العلة المشتركة التي يناد بهـــا الحكم في الطرفين فلا خلاف في قبوله • (٣)

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية ٢٦٧٠

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية ٣٠

 <sup>(</sup>٣) الشيخ محمد الغزالي الاسلام والاوضاع الاقتصادية (٣)
 المرجع السابق ص ١٦٨٠

# وقد يقال كيف تقدر هذه الزكاة،وماهى نسبتها:

والجواب سهل: لقد ردد الاسلام زكاة الشمار بين العشر ونصف العشر، على قدر عناء الزارع ، فلي المن العشر ونصف العشر، على قدر عناء الزارع ، فلي الرفة ، ولهذا فلتكن زكاة كل دخل على قدر عناء المنموم شمارها مادية في عملة والمطلوب حتى تؤتى النموم شمارها أن لا نقف امام حصرها في حدود فيقة خاصة وان الاسلام دين لم يهمل عقول المسلمين ولم يلقنهم الجزئيات ، بل اكتفى بالكليات وجعل الاجتهاد ممدرا للتشريع في حالة عدم وجود نعي من قرآن أو سنة ولا نتمور ان نفيع عليا المسلمين زكاة العديد من الفئات امام الوقيات والاقتصادية ، والاقتصادية ،

هذا وتفرض الزكاة على الرجال والنساء والكبسار والعقلاء والمجانين ، وذلك لعموم النص كما قال ابسسن حزم فى قوله تعالى " خذ من اموالهم مدقة تطهرهسسسم وتزكيهم بها وقول الرسول على الله عليه وسلم لمعساذ " اعلمهم ان الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من الحنيائهم وترد الى فقرائهم "(١)(١)».

<sup>(</sup>۱) يوسف القرضاوى ... فقه الزكاة ... المرجع الساب....ق ص ١٠٤ ٠

وفرضت الجزية على اهل الذمة فى اول الامر بسعسر موحد ثم روعى تدرجها تبعا لقدرة الممول التكليفية (<sup>(1)</sup>

ووجب الخراج على كل من كان بيده ارضا خراجيسة رجل او امرأة او صبى حرا كان ام عبدا فهممتساوون (٢)٠

كذلك تفرض العشور على الاموال التي يمر بهـــــا صاحبها ولا فرق بين المسلم والذمى والحربي في: ذلك •

ولقد كان الاسلام سباقا الى هذه المبادى التسسسا وصلاليها الفكر الحديث ففى الزكاة يعفى مسسسسسا دون النصاب ، حتى لاتحمل الزكاة الا من العفو، وهسسو

<sup>(</sup>۱) د و ركريا بيومى - المالية العامة الاسلامي - - المرجع السابق ص ١٠١٠

<sup>(</sup>٢) ابو عبيد . كتباب الاموال .. المرجع السابق .. ص ١٠٢٠

الفائض بعد تغطية حاجاته الاصلية وذلك استنادا الــــى قوله تعالى " يسألونك ما ينفقون قل العفو"(١)

وروعى كذلك فى الزكاة مصدر الدخل ، فما كسان مصدره رأس مال شابت غير متداول كدخل الارض الزراعيسة يؤخذ منه العشر او نصفه اما الدخل الذى يعود السسى العمل او المهنة الحرة فيؤخذ منه ربع العشبسر فقط . (٢)

كذلك روعى فى الزكاة خصم التكاليف بحيث تكسون فى صافى الدخل او الثروة • بل ذهب جمهور العلمسساء الى اعفاء المدين اذا كان الدين الذى عليه يستغسرق النصاب او ينقصه (٣).

وتفرض الجزية على الغنى القادر وحسب قدرطاقته ودرجة يساره معداقا لقول الرسول صلى الله عليه وسلم " الا من ظلم معاهدا او كلفه فوق طاقته او انتقصمه او اخذ منه شيئا فانا حجيمه يوم القيامة (٤)(٧\*) .

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة الآية ۲۱۹ ـ انظر احكام القسمسرآن للقرطبى ـ الجزء الاول ص ۸۷۰ ـ السطرالاول طبعة دار الشعب •

<sup>(</sup>٢) د ديوسف القرضاوي سه فقه الزكاة سه المرجع السابق ص ١٠٤٦

<sup>(</sup>٣) د . يوسف القرضاوي ـ المرجع السابق ص ١٠٤٥٠

<sup>(</sup>٤) ابو يسوسف الخراج مالمرجع السابق ص١٤٦٠

# والمرضى(۱).

ويمكن ان نقرر هنا ان المالية العامة الاسلاميـة لم تقف عند مجرد التشريع ووفع الاحكام التى تحقــــق العدالة الفريبية، بل وفعت القواعد ما يضمن حســـن التنفيذ .

فقد حرص الفقها على تأكيد حسن اختيارالعامليسن استنادا الى ما أمر به الرسول على الله عليه وسلسم حيث قال " المعتدى في المحقة كما نتها "(٨\*) ومسسا قرره ابو عبيد ان عمر بن الخطاب حينما جا وا اليسه بمال كثير من الجزيمة قال " انى لأظنكم قد اهلتكتم الناس قالوا لا ، والله ، ما أخذنا الا عفوا مفسسوا قال : بلا سوط ولا نوط ( ضرب ) قالوا : نعم ، قسسال: الحمد لله الذي لم يجعل ذلك على يدى ولا في ملطاني (٢)

ورغم اشتراط الفقها المفيمن يتولى الخراج نفييس شروط من يتولى القضاء، فانهم اضافوا الى ذلك ضرورة رقابة هؤلاء العمال ضمانا لعدم خروجهم عن ميييدوده المرسومة لهم المرسومة الهم المرسومة المرسومة

<sup>(</sup>۱) شبت ان عمر بن الخطاب وقع الجزية عن اليهسودى المتقدم في السن بل واعطاه من بيت المسسسال وقال " والله ما انعفناه اذا كلنا شيبته ثسم اتخذ له عند الهرم سالمرجع السابق ص١٥١٠

<sup>(</sup>٢) ابو عبيد ـ كتاب الاموال ـ المرجع السابـــــق ص ٦١٠

ويوضح ابو يوسف نتائج عدالة التطبيق فيقـــول
" ان العدالة وانصاف المظلوم وتجنب الظلم مع مــــارة
فى ذلك من الاجر يزيد به الخراج وتكثر به عمـــارة
البلاد .(١)

وضمانا لحسن أداء جباة الضرائب لاعمالهــــم، ينبغى تحقيق الاستقرار المادى لهم حتى لا تمتدايديهــم الى الاموال العامة اما ترهيبا او ترغيبا،

وفي هذا المعنى قال ابو عبيد بن الجراح لعمسر بن الخطاب حين ارسل الصحابة لجباية الخراج: دنسست اصحاب رسول الله عليه وسلم : فقال لسسسه عمر ان لم استعن بهم بمن استعين ، فقال له ان فعلست فاعنهم بالعمالة عن الخيانة ، اى اجزل لهم العطسساء والرزق حتى لايحتاجون (٢) ولعل الاخذ بالمبادىء التسسى اقرها الاسلام تخفف من نسبة التهرب الفريبيوالتي وصلست الى نسبة مرتفعة في مصر ولم تعد تجدى معها الاجراءات للحد منها (٣).

<sup>(</sup>١) ابو يوسف الخراج ـ المرجع السابق ص١٣٣٠

<sup>(</sup>٢) ابو يوسف ـ الخراج ـ المرجع السابق ص ١٣٥٠

<sup>(</sup>٣) وصلت نسبة التهرب في مصر الى ٩٠ ٪ في بعـــــف انواع الفرائب طبقا لتقرير البنك الدولي . انظر الدكتور احمد ماهر عز ــ التهرب الضريبسي ــ المرجع السابق ص ٧ .

# ثانيا ـ قاعدة اليقيــــن

ويقصد بهذه القاعدة ان تكون الفريبة مؤكسسدة وواضحة من حيث طريقة دفعها ومقدارها وطريقة التظلمحتى لا يتحكم القائم على جباية الضرائب ومن هنسسسا تستمد قاعدة اليقين أهميتها (1).

ويدخل في معنى اليقين استقرار نظام الفريبسة وثباته ، بحيث لايدخل علىنظام الفرائب الا ما هــــو ضروري فعلا ، اذ ان بقاء احكام الفريبة ثابتة مــــدة طويلة ينتهى الى ان يتعود الممول على دفعهاولا يشعــر بعبئها، بل وتعبح كنفقة من نفقاته (٢).

وجميع هذه الاحكام متوافرة في كافة الفرائسسب الاسلامية ، فالزكاة في جميع فروعها حددت السنةالنبويسة الشريفة مقدارها وكذلك الامر بالنسبة للجزية والفسراج بل ان تعاليم الاسلام التي ترفض ان تظلم احد ، أو أن يتحمل اكثر من طاقته ، تجعل الاساس في فرض الفرائسسب حكمها حكم فيرها من الامور، يجب ان تكون في نطسساق المصانى السامية التي اقرها الاسلام وفي مقدمتها العدل ، ولهذا ابان عمر بن الخطاب انه لم يسمح بالظلسم

<sup>(</sup>۱) الدكتور رفعت المحجوب المالية العامــــة -دارالنهضة العربية ۱۹۷۹ ص ٤٢ ٠

<sup>(</sup>٢) الدكتور عاطف مدقى ـ المالية العامة ـ المرجع السابق ص ٣٠٣٠

حيث قال " انى لا اجد فى هذا المال يصلحة الا خــــلل ثلاث :

ان يؤخذ بالحق ، ويعطى فى الحق ، ويمنع مسسن الباطل ، وانما انا ومالكم كولى اليتيم ان استغنيست استعففت ، وان افتقرت اكلت بالمعروف ، ولست آدع آحسد يظلم أحدا ولا يتعدى عليه (١) هذا الى جانب الشهسسات النسبى للفرائب فى الاسلام ، فيعتاد عليها المسلم ،

# ثالثا وقاعدة الملاءميية

أى أن الفريبة يجب ان تجبى فى الوقت المناسبب للممول وبالاسلوب الذى يتفق وظروفه .

ولقد كان الاسلام سباقا الى هذه المبادى وحسيرى ولاة أمور المسلمين على جباية الفرائب فى اوقسيسات لا ترهق المكلفين .

فالزكاة تؤخذ من نماء العين ، لهذا وجب ان يحول عليها الحول أخذا بالحديث الشريف " الزكأة في مال حتى يحول عليه الحول (٢) (٩٣) ويستثنى من ذلك زكاة السرروع والشمار لقوله تعالى " وآتو حقه يوم حصاده " .

<sup>(</sup>۱) ابو يوسف - الخراج - ص ١٤٠٠

<sup>(</sup>٢) دكتور ركريا بيومى - المالية العامة الاسلاميسة - المرجع السابق ص ١١٤٠

وتؤخذ الجزية عن نهاية الموسم الزراعى للتيسير على دافعيها •

ويجهى الغراج عند جنى المحصول وحصاد الزرع (١).

وكذلك الامر بالنسبة للعشور الا تجبى اثناء مسرروه وامواله .

وكذلك روعى فى الفرائب الاسلامية جبايتهابالطريقة الملائمة للممول ، بل وتجبى فى مقر الممول ، ومن حسق ولى الأمر فى حالة الازمات تأجيل تحميل الفرائسسسب كما حدث فى عهد عمر بن الخطاب فى عام الرمادة حيست أخر الزكاة هذا العام فلما احيا الناس استوفى زكساة عامين ،

<sup>(</sup>۱) لعل في الكتاب المتبادل بين عدر بن الخطـــاب
وعمرو بن العاص والي مصر الذي تباطأ في ارسال
الخراج مايدل على مدى حرص كلاهما على تطبيـــق
قاعدة الملاءمة في جباية الخراج اذ قال عمــرو
" ان اهل الخراج استنظروني الى ان تدرك غلتهم
فنظرتهم وكان الرفق بهم خيرا من ان يخرق بهــم
فيصيروا الى بيع مالا في لهم عنه .

انظر : د، احمد ثابت عويضة ــ الاسلام وضع الآســس الحديثة للضريبة ـ محاضرة بجامعة الازهــــــر 1904 ص ١٨ ٠

# رابعا ـ قاعدة الاقتصباد

ومعنى هذه القاعدة ان يتم جباية الفرائسسب بأقل النفقات ولقد راغت الفرائبةالاسلاميلا فسننسئه القاعدة ولقد راغت الفرائبةالاسلاميلا فسننسئ القاعدة ولقد رأينا ابو يوسف يوسى هارون الرشيسد بالاقتعاد في نفقات جباية الزكاة فيتقوّل "الأمتشنسا ينبغي ان يتخير للمدقة اهل العفاف والصلاح ، فسلما وليتها رجلا يوثق بدينه وامانته اجريت عليهسسسم الرّزق بقدر ما تري ولا تُعَيِّرُا عَلَيْهُم مَا يَعَيْمُ الكَالَّا المُعَنَى الله العقاد المنتفيق الكلافينية الكلافينية الكلافينية الكلافينية (1)

وهكذا نرى ان الاسلام كان اسبق من قيرة بكثيستن فى ارساء قواعد العدالة أيفرينية على اساس مستنسئ الحق والعدل دون جور على حق بيت المال او علسينى -جانب الممول ولكن بعدالة لا تعرف فى الحين لومسية لائم فاذا أفيفت الى ذلك ان النظام المالى فى الاستلام له هدفان(٢)

(۱) هدف روحى ودينى فهو تظهير وتتركية للروح والمال " خذ من امؤالهم صدقة تظهرهم وتركيه المام العظيم).

<sup>(</sup>۱) ابو يوسف مالخراج مالمرجع السابق مص٥٥٠

<sup>(</sup>٢) الدكتور احمد ماهر عز \_ المرجع السابق - ص ٥٠٠

(۲) هدف اجتماعي واقتصادي ، حيث يفوم النظام علـــــن بث روح التعاون بين الطبقات في المجتمع مــــن ناحية ، وتساعد على توزيع الثروة وعدم تكدسهـا من ناحية افري ٠

واذا وفع فى الحسبان ان سداد الالتزام المالسي وفى مقدمته الزكاة فريضة دينية ، وان العقاب فللمسل الدنيا يتم بمعرفة الحاكم ، وان العقاب فى الأفلسرة وما أهوله " هو المقابل للتهرب من هذا الالتلسسرام لاتضع دقة هذا النظام تشريعا وتنفيذا .

ولو أردنا ان نتحدث عن النظام الفريبى فـــــى الاسلام لاستغرق ذلك ابحاثا وابحاث، لهذا ونحن نلتـــزم الغط العام لتحديد الايرادات العامة فى الفعـــــل الاول نفطر للاختصار حتى يمكن استكمال البحث فى باقـــى الايرادات ثم الانتقال الى النفقات العامة ثم الميزانية العامة والتى تشكل الخط العام للبحث،

 خصائص النظام الضريبيالاسلامي

اذا كان النظام الضريبي في الاسلام يتضمن عـــدة انواع من الضرائب طبقت في الدولة الاسلامية ، فان هــذا النظام تميز بعدة خصائص اهمها : (١)

- (١) الاخذ بنظام الضرائب المتعددة دون مغالاة ٠
- (٢) ان وعاء الضريبة هي الأموال فيما عداض يبة الجزية .
- (٣) ان النظام الضريبى الاسلامى يتمتع بقدر كبيسسسر من الاستقرار والثبات ومرد ذلك لأمرين :

## الأول :

ان هيكل النظام يتكون من مجموعة من الضرائــــب ظلت ثابتة طوال تطور الدولة الاسلامية .

# الثانى :

ان الضرائب التي يتكون منها تتمتع بقدر مــــن الاستقرار وهو ما ينادي به الفقهاء المحدثين .

<sup>(</sup>۱) د و زكريا بيومى ـ المالية العامة الاسلاميسـة ـ المرجع السابق ص ٢٥٣ ٠

(٤) ان النظام الاسلامی تمیز بالمرونة التی تسمح لـــه الاستمرار وادا؛ رسالته المالیة والاقتصادیـــــة والاجتماعیة .

وعلى هذا الاساس اقر الفقهاء فرض الزكسية على انواع لم تكن معروفة فى عهد الرستول ملسيى الله عليه وسلم (١).

- (a) يعتمد النظام الاسلامي على الضرائب المباشــــرة وهذه تصب اصحاب الدخول المرتفعة ولم تفـــرض الضرائب غير المباشرة الافي حدود ضيقة .
- (٦) ان الاسلام يفرض ضرورة وجود حد الكفاية كما سبــق ان شرحنا ،

أهم انواع الضرائب الاسلامية:

- (١) الزكاة
- (٢) الجزية
- (٣) الخراج
- (٤) العشور

(۱) راجع ص و ص من هذا البحث ٠

# (۱) الركـــاة<sup>(۱)</sup>:

الزكاة ركنا من اركان الاسلام فرضت تطهيسرا وتزكية للنفس وقد ورد ذكرها فى القسسسرآن الكريم بلفظ الزكاة وبلفظ المدقة اوالمدقسات وقد ذكر الفقها ان المدقة زكاة والزكسسساة مدقة يفترق الاسم ويتفق المسمى (٢).

والمتتبع للآيات القرآنية الكريمة التسسى
امرت بالزكاة يجدها قد جائت دائما مقرونسسة
بالعلاة ، كانهما توامان لا يفترقان ولعسسل
ذلك ابلغ دلالة على العلة الوثيقة بين فريفتسى
العلاة والزكاة ، وان من يؤدى العلاة ويحافسط
عليها لا يتأخر عن ادا الفريفة الزكاة ويقيمسوا
العلاة ويؤتوا الزكاة وذلك دين القيمة "(٣).

<sup>(</sup>۱) وردت الزكاة ومرادفها الصدقة او الصدقات فــــى

سورة البقرة ، ال عمران ، النساء والمائــــدة
والانعام والاعراف والانفال والتوبة والرعــــون
وابراهيم ومريم والانبياء والحج والمؤمنـــون
والنور والنمل والقصص ولقمان والسجدة والاحسزاب
وسبأ وفاطر وفعلت والشورى ومحمد والذاريـــات
والحديد، المجادلة ، المنافقون ، والتفابـــن
والمعارج والمزمل والمدش ، والليل والبينـــة

<sup>(</sup>٢) دكتور زكريا بيومى ـ المالية العامة الاملاميـــة ـ المرجع السابق ـ ص ٢٥٥ •

<sup>(</sup>٣) سورة البينة - الاية ٥٠

والى جانب ذلك ورغم ان المال مال الله جلت حكمته جعل فى انفاق هذا المال لصالح المجتمسع الاسلامى ثوابا كبيرا في الدنيا حيث يطهر المال وتطمئن النفوس وفى الاخرة حيث توزن الاعمال لقوله تعالى "ومن اصدق من الله قيلا ".

" ان الذين آمنوا وعملوا الصالحات وأقامسوا المحلاة وآتوا الزكاة لهم أجرهم عند ربهم"،

وقوله تعالى " قد اقلح المؤمنون الذين هسم في علواتهم خاشعون ، والذين هم عن اللغـــــو معرفون ، والذين هم للزكاة فاعلون " • وبهــــا الامر بتحديد مانع الزكاة في الاسلام تحديـــــون لا لبس فيه في قوله تعالى " الذين لايؤتـــون الزكاة وهم بالآخرة هم كافرون " وقول الرســـول الكريم " مانع الزكاة في النار "(١٠١\*) فليســـت الزكاة من قبيل الاحسان الفردي الذي يتــــرك الزكاة من قبيل الاحسان الفردي الذي يتــــرك للأفراد وضمائرهم فيكون عرضة للنسيان والتــرك وانما هو تنظيم يعطى حقوقا واجبة للفقراء فــي اموال الاغنياء حددت مصارفها من رب العــــزة في قوله " انما المدقات للفقراء والمساكيـــن والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقــاب والفارمين وفي سبيل الله وابن السبيل فريضة مـن والفارمين وفي سبيل الله وابن السبيل فريضة مـن الله والله عليم حكيم "(١).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة - الاية ٦٠ ٠

ويشترط فى الشخص الذى يخفع للزكاة ان يكون مالكا مسلما لأنها ركن من اركان الاسلام وان يكون مالكا ملكية كاملة للمال وان يكون مالا نامياوأن يبلغ نصابا معينا وان يكون قد حال عليه الحول مساعدا زكاة الارض ولا خلاف ان الزكاة يمكسسن ان تشمل جميع الايرادات الحالية حتى التى لسم تكن موجودة سابقا وهذا ما ذهبت اليه حلقسسة الدراسات الاجتماعية للدول العربية وآرا الفقها الدراسات الاجتماعية للدول العربية وآرا الفقها المحربية وآرا الفقها

ويكفى المسلم الذى يؤدى الزكاة فخصصرا ان استجاب لندا الله سبحانه وتعالى وان تطبيق الزكاة في مختلف مجالات الحياة حاليا سوا افي:

- \_ الثروة الحيوانية
- \_ في النقدين ( الذهب والفضة )
  - \_ في عروض التجارة
- فى ايرادات كسب العمل بشقيها المرتبـــات والاجور والمهن الحرة •
- فى الضرائب غير المباشرة مثل زكاة المعادن
   والركاز والمستخرج من البحار •

هذا التطبيق الى جانب تحقيق اغراض الركساة الاجتماعية والتى تجعل التكافل الاجتماعييي امرا ملموسا يشعر به الفقير الذى يحمل عليسس سهمه من زكاة مال الغنى ، مما يجعل الفقيليل لا يستشعر حقدا ولا غلا على من حباه الله بمسال

لأنه أخرج منه حقوق الغير، وتحقيق الاغسسراف الاقتصادية من حيث دفع عجلة التنمية فى المجتمع لانماء المال الى جانب كل ذلك فانه يحقسسق ايرادات وبما تعل الى اكثر مما تحققه قوانيسن الفرائب الوفعية (١).

على ضوء ما تقدم نستطيع القول ، ان الشريعة الاسلامية لم تفع الاسس الحديثة للفريبة من حيست وعائها ومبادئها واغراضها فحسب ، بل شمالللها ايضا فماناتها (٢) فالى جانب الزامه بسلماداء الضريبة في موعدها ، قررت عليه الجزاءات المالية

<sup>(</sup>۱) على الرغم من ان الفرائب ذات معر مرتفع قد يمل الى عشرة افعاف سعر الزكاة في الحعيلة التسيي يتم تحصيلها من هذه الفرائب لاتتفق على الاطلق والايرادات الحقيقية ، وعلى سبيل المثال بلغست حصيلة المهن غيرالتجارية وهي المفروفة علسل ايرادات المحامي والطبيب والمهندس والمحاسسب والخبير والقابلة والحكيمة والممثل والفنسان والموسيقي والمغنى والعازف وكل مهنة لاتخفسع والموسيقي والمغنى والعازف وكل مهنة لاتخفسع لفريبة اخرى من كل ما تقدم تم تحصيل مبلسسغ مرح مليون جنيه في عام ١٩٧٩ على مستوى الجمهورية انظر: الدكتور احمد ماهر عز المرجع السابسق

<sup>(</sup>٢) الدكتور احمد ماهر عز - التهرب الفريبــــــ -المرجع السابق ص ٢٥٥ و ٢٥٦ ٠

والجنائية اذا أخل بواجباته وتحميلها منسسه قهرا اذا أخل بها ولا تسقط بالتقادم أوالوفساة وانما هي مقدمة على ما عداها ، الامر السسني يظهر دقة ووفوح النظام الاسلامي واذا كانسست الزكاة هي الاساس فانه يجوز لولي الامر فرض مسايراه فروريا من فرائب ولكن بشرط سداد الزكاة اولا لأن الزكاة مقررة طبقا لأوامر القسسسرآن، والفرائب مقررة بناء على ولى الامر والمفسروض أن ولى الامر يستمد سلطاته من تطبيق احكسسام الله وأوامره أو نواهيه .

وهناك مشروع قانون الركاة مقدم من لجنسسة الشئون المالية والاقتصادية المنبثقة من لجنسة تقنين احكام الشريعة الاسلامية بمجلس الشعسب (١) ومكون من ٥٤ مادة ويشتمل الباب الاول على ثلاثسة فمول :

## القصل الاول:

عن الزكاة المفروضة ومنها يتضح انها تشم...ل
 زكاة الاموال وزكاة الفطر •

<sup>(</sup>۱) احيل المشروع الى فغيلة الامام الاكبر شيـــــخ الازهر لابداء الرأى فى بعض المسائل الخلافيــــة التى ذكرتها اللجنة بتاريخ ١٩٧٩/١١/٥ وأرســل الرد الى مجلس الشعب بتاريخ١١/١٣٧٩ ٠

## الفصل الثانسي :

\_\_\_\_\_

عن الاموال التي يجب فيها الركاة •

# الغمل الثالث:

اجراءات تحديد زكاة المال ،

الباب الثاني : ويتحدث عن :

الغصل الاول: جمع الركاة

الفمل الشاني: مصارف الزكاة

الفصل الثالث: بيت مال الزكاة

#### الباب الثالث:

العقوبات والتى تتراوح بين الغرامـــــــة ١٠٠ جنيه الى ١٠٠٠ جنيه فى حالة استخــــدام طرق احتيالية للتخلص منها كلها او بعضهـــــا وفى حالة عدم تقديم الاقرار فى المواعيد بغرامـة ١٠٠ جنيه ٠

وفى المادة ٤ ورد" من امتنع عن تقديــــم الدفاتر والاوراق والمستندات او تلفهـــــا قبل انقضاء خمس سنوات من تاريخ استحقاقها،" وفى الفصل الثانى: احكام عامة اهمهـــــا المادة ٥٠ بعدم سقوط الزكاة بمضى المدة ٠

وفى الفمل الثالث: حكم انتقالي بخصصصم الزكاة من الفرائب ،

ونرجو من الله ان يرى هذا القانون النسسور سريعا حتى تحقق ركنا من اركان الاسلام (١) وحتسس نكون قد استجبنا الى قول الله تعالسسسسس واقيموا الصلاة وآتوا الزكاة واركعوا مسسع الراكعين"(٢).

(۱) رغم ان الفرائب في الاسلام تشتمل على الركساة والجزية والغراج والعشور، فان للزكاة كفريبة وفع خاص في قلوب المسلمين باعتبارهافريفسسة اسلامية مقدسة لها في دين الاسلام منزلتها وفسسي قلوب المسلمين اثرها وان الفرائب ايا كسسان قدرها لا تغني عن الزكاة ولكن الزكاة تغنيي عن الزكاة ولكن الزكاة تغنير عن الفرائب واذا احتاج ولي الامر الملتسسرم بالقرآن والسنة الي اموال بعد ذلك فمن حقيما ان يفرض ما شاء على أن تحتفظ باسمها كمسسا

انظر : د و زكريا بيومى - المالية العامى السابق ص ١٢٥ . المرجع السابق ص ١٢٥ .

(٢) سورة البقرة الاية ٢٣ ٠

| (1 | ) | الجزيـــــة | - | ثانيبا |
|----|---|-------------|---|--------|
|    |   |             |   |        |

هى ضريبة تفرض على غير المسلمين من اهل الكتاب ومن فى حكمهم ، تقوم مقام الزكاة على المسلميل تفرضها الدولة الاسلامية بما لها من سيادة على السلامية القليمها ورعاياها ويدفعها الافراد على اساس التضاميل الاجتماعي في نفقات المرافق العامة كالدفاع والشرطيلة والعدالة وتنمية المجتمع • (٢)

ويجوز ان تجبى عينا او نقدا ولكن لا يجــــب
ان تحمل الجزية عن الخمر او الخنزير حيث وردان عمــر
بن الخطاب نهى عماله من اخذ الجزية من الخنزيــــر
والخمر وطلب منهم ان يولوا اربابها بيعها تـــــم

ولم يترك الاسلام امر الجؤية دون ان يؤكد علــــى ضرورة التزام العدالة ولهذا قال الرسول الكريــــم " الا من ظلم معاهدا او كلفه فوق طاقته او انتقمـــه او اخذ منه شيئا عن طيب نفسه فانا حجيجه يـــــوم القيامة "(٤)

<sup>(</sup>۱) فرضت بمقتضى اوامر القرآن الكريم بنص الآية ٢٩ من سورة التوبة كما سبق ايضاح ذلك ٠

<sup>(</sup>٢) دكتور زكريا البيومى - المالية العامة الاسلامية -المرجع السابق ص ٣٥١٠

<sup>(</sup>٣) ابويوسف الخراج المرجع السابق - ص ١٥١٠

<sup>(</sup>٤) ابويوسف - الخرآج المرجع السابق - ص ١٥٠

# ثالثاً ۔ الخصصوراج

يقعد بالغراج الضريبة المفروضة على الارض، فهى تكليف مالى على الذمى فى أرفه (1) تفرض على الارضالتى فتحها المسلمون عنوة او صلحا ، ويعد عمر بن الخطساب اول من وضع الخراج فى الاسلام واعتبرت معدرا عامليل من معادر الايرادات العامة فى الدولة الاسلامية لتمويل النفقات العامة اللازمة لاعداد الجيوش ومقاتلة اعسداء الاسلام ، هذا الى جانب ان بقاء الارض فى ايدى اهلهسا انفع للمسلمين لجزيتهم فى هذا المضمار ولتفسيرغ المسلمين لامور اخرى اهم ويعد ايراداتها مصدر قسسوة لجيل بعد جيل . (٢)

وهى ضريبة مباشرة على دخل الارض الزراعية لا على ملكيتها ولهذا تعفى اذا اصبحت الأرض لا تدر دخلا. (٣)

<sup>(</sup>١) الفراج فريبة الارض والجزية ضريبة الراس ٠

<sup>(</sup>٢) ابو عبيد ـ الاموال ـ المرجع السابق ـ ص ١٣٥٠

<sup>(</sup>٣) تماثل ضريبة الاطيان في مصر وان اختلفت عنهسا في ان الخراج يفرض على الدخل الصافي وانهسا جزية شخصية ـ بينما في القانون المصري هــــى ضريبة عينية تفرض حكما على الدخل الاجمالــــــى المتوقع ٠ فيما عدا ذلك فكل منهما ضريبـــة سنوية نوعية مباشرة تفرض على دخل الملكيــــة النراعية لا على الملكية ٠

# رابعاً ـ العشــــور

هى ضريبة غير مباشرة على الاموال المعدة للتجارة الصادرة من البلاد الاسلامية والواردة اليها والتسسس ينتقل بها السجار بين اقاليمها (١) وعمر بنالخطسساب هو اولُ مَن فرضُها في الاسلام عندما دعت اليها الحاجسسة واتسعت البلاد الاسلامية (٢).

وتفرض هذه الضريبة على كل مال للتجارة، وتعفسى الواردات التى لاتخصص للتجارة كالهدايا او الاستعملسال الشخميي من دفعها .

ويجوز اعفاء المواد الضرورية الواردةللمسلَميــن من الضريبة( وهكذا سبق الاسلام احدث النظم الجمركيـــ، في هذا المجال .

وكذلك اعفاء الامتعة الشخصية لمبعوثى رؤسسساء الدول ، مالم يتخذ صفة التجارة وهذا ماقرره ابويوسف لا يؤخذ من الرسول الف<sup>ى</sup>بعث به ملك الروم ، ولا مسسن الذي إعطى امانا عشر الا ماكان معهما من متاع التجارة اما غير ذلك من متاعهم فلا عشر عليهم فيه . (٣)

<sup>(</sup>۱) تماثل حاليا الضرائب الجمركية

<sup>(</sup>٢) ابو يسوسف ـ الخراج ـ المرجع السابق - ص ١٦١٠

<sup>(</sup>٣) زكريا بيومى ـ المالية العامة ـ المرجع السابــق ص ٣٩٤ ٠

وهذه الضريبة تشكل فى العصر الحديث موردا خطيرا للخزانة الى جانب استحدامها كأسلوب حمائى او وقائلسى للمنتجات الوطنية .

وهكذا تدل الشريعة الاسلامية على ان نظامها الماليي كان أسبق من غيره من الدول بفسترات بعيدة وحقق كـــسلا من الموارد والحماية •

## التهرب من الفرائسب ؛

ويقعد به عدم قيام الملتزم بسداد الفرائسسسب المستحقة عليه كليا او جزئيا مستخدما طرقا احتيالية ،

وفى نطق الضرائب المباشرة نستبعد دخول التسروة العقارية حيث ان نطاقها اصبح محليا وانها تتصللت النسبى ومعوية التهرب منها ٠

وحيث ان النظام الفريبي هو المرآة التي تقسساس فلسفة المجتمع وما يسوده من قيم ومذاهب فانه مسسسن اللازم ان نتذكر ان الفريبة عبه ومن النادر ان يوجسد مجتمع لا توجد به نسبة تهرب وان اختلف: من مجتمــــع لآخر اذ ان الامر انه ما ان وجدت الفرائب الا ووجـــد معها اسلوب للتهرب منها بطريقة او بآخرى ، مما دفـع الدول المختلفة الى انشاء ادارات للتهرب من الفرائــب تتعقب كل متهرب .

ونظرا للأشار السيئة للتهرب فان الدول تتخصصه عدة طريق لمكافحة التهرب تتمثل اهمها في :

اولا : طريق وقائى وهو يتمثل اساسا فى ســـــــن
التشريعات المناسبة واختيار طرق التنفيـــذ
الملائمة وصولا الى رفع نسبة التقدم الاختيارى
والطوعى باقرارات محيحة وسداد الفرائــــب
عن اقتناع بعد كسر حاجز عدم الثقة بيــــن
رجال الادارة الفريبية والممولين بحيــــث
لا يشعر هؤلاء بأن أموالهم لا تذهب الى غيــر
مـوفعها المرسوم لها ، فالوقاية خير مـــن
العلاج ٠

ثانيا : طريق عقابى يتمثل فى ضرورة تقريرالعقوبــات
الملائمة ولا بد وان يفع المشرع فى اعتبــاره
وهو يقرر هذه العقوبات نسبة التهرب فــــى
المجتمع وتتدرج العقوبات من الفرامات المالية
الى العقوبات المقيدة الى جانب العقوبــات
التبعية والتكميلية ٠

وايا كان الطريق الذى يقرره التشريع الضريبى ، فعادة ما يجمع هذا التشريع بين الاثنين فالمهان ان تكون النتيجة هى خفض نسبة التهرب الى اقل حسسد ممكن ،

هذا بالاضافة الى ما يجب ان تؤدى اليه سياسسسة المكافحة فى النهاية من تنمية الوعى الضريبى ولأهميسة مكافحة التهرب نلقى الأضواء على كيفية معالجتهسسسافى الشريعة الاسلامية •

# مكافحة التهــــرب في الشريعة الاسلاميــة

الدين الاسلامى رحمة حقيقية بالناس، والعدالـــة والرحمة متلازمان فقد اهتمت الشريعة بالفميرالانسانـــى المتدين، لان المسلم المتدين يحس بأنه فى رقابــــة دائمة من الله سبحانه وتعالى وانه سبحانه وتعالــــى يحاسبه على ما يفعل ، ومراقبته على ما ينوى ان يفعل ، كما قال الرسول الكريم" انما الاعمال بالنيات ، وانمــا لكل امرأ ما نوى ، فمن كانت هجرته الى الله ورسولــة فهجرته الى الله ورسولــة فهجرته الى الله ورسولــة بومن كانت هجرته لدنيــــا يحسبها او امرأة ينكحها فهجرته لما هاجراليه "(١١١ه)

فايقاظ الضمير الديني له فائدة جليلة اهمها :

- (۱) انه عصمة ووقاية بمنع الوقوع في اي جريمــة ، لأن استيقاظ الفمير الديني يذهب الحدد السحدي يولد الجريمة ، ذلك بأن الذين يقعون فــــي الجرائم حاقدون على المجتمع ولا بحسون برابطــة من الرحمة تربطهم به ، فيندفعون في ايــــلا۱ الناس ، واذا تربي الفهير الديني قويت الألفــة واشتدت الصلة وذهب الحقد الذي يدفع الــــي الاجرام واصبح الشخص لا يحسد الناس على ما أتاهم الله من ففله ، لأنه يعلم ان المال مال اللــه الرزاق ذو القوة المتين ، وان المبر لـــــه جزاؤه ، وان الحقد عليه وزره ، وان هنــاك يوما آخر يوفي الصابرون اجرهم بغير حســاب ، وذلك غذا عروحي يقتلع من النفس كل جراثيــــم وذلك غذا عروحي يقتلع من النفس كل جراثيـــم الاعتدا على الرغبة فيه ، وبذلك يأتلف بالمجتمع والاعتدا على الرغبة فيه ، وبذلك يأتلف بالمجتمع الاعتدا على المناس المهتمع المعتدا على المناس المهتمية ويدلك يأتلف بالمجتمع المعتدا على المعتدا المعتد
- (٢) ان ايقاظ الضمير يسهل الاثبات ، لأن افلـــــب الجرائم لا تقع الا مستترة غير ظاهرة فاذا أحــس الذين عاينوا وشاهدوا ان عليهم واجبا دينيــا ان يبلغوا فانهم يبلغون تنفيذا لحكم ربهم (١)

<sup>(</sup>۱) حيث ورد الامر بالشهادة بالحق والحكم بالعدل وادا الواجبات بامانة في القرآن الكريم في سحسورة البقرة ١٨٨ ، ١٨٣ ، سورة النساء ٢٩ ، ٨ ، ١٣٥ ، سورة المائدة ٢ ، ٨ ، ٣٤ اليي ٥ ، ٢٢ ، ٣٢ ، سورة الانعام ١٥٢ ، سحسسورة الاعراف ، ٢٩ سورة النمل ، ٩ سورة الحج ١٠٠ =

وذلك هو سلطان الضمير خضوعا لأحكام القرآن •

ولم تكتف الشريعة في سبيل تهذيب من وقعت منه جريمة ، او من ارتكبها مستمرئا لها ، بل حثته على التوبة ، وعملت على ان يحاط بكل ما يحمى الاخصصلاق ويدفع الى الفضيلة دفعا ، وذلك بالآتى :

اولا : تكوين رأى عام مهذب لايظهر فيه شيءمن الشر بل لا يظهر فيه الا الخير، فدعت الى الامروب بالمعروف والنهى عن المنكر، واعتبرت البريء مسئولا عن السقيم ان وجد فيه ارجاجا كمرا قال تعالى " ولتكن منكم أمة يدعون الرابيي الخير، ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون "(1)، والامر بالمعروف والنهى عن المنكر ليس في معناه الا التعاون على كل الخير ودفع الشر ومنع الجرائم،

سورة النور ۲۶، ۲۵، ۳۵، سورة الفرقان ۷۲، سسورة الاحزاب ۸۵، ۷۰، ۷۱، ۷۲، سورة الشسسوری ۱۵، سورة المعارج ۳۳۰ سورة آل عمران الایة ۱۰۶۶ سورة آل عمران الایة ۱۰۶۶

ثانيا : الدعوة الى فضيلة الحياء وتربيتها في النفوس ولقد قال الرسول الكريم لكل دين خلق وخلصة الاسلام الحيام ولا شك اننا اذا عالجنصا المريض بالاجرام بايقاظ الحياء في نفسه ، ومنع الظهور يجرمه اتجه الى طريق الحصول طريق الله ويمكن ان نسمى ما سبق بالاجراءات الوقائية عامة في الشريعة الاسلامية .

وقد وفعت الشريعة اسس العقساب لكم اشسم لمن لم تجد معه الاجراءات الوقائية واسسساس العقوبات الاسلامية هو القصاص بالتساوى بيسسن الآثم المرتكب العقوبة المرادعة ، ولذلك عبسر في القرآن عن العقوبات بالمثلات في قولسسه تعالى " ويستعجلونك بالسيئة قبل الحسنة، وقد خلت من قبلهم الحثلاث (۱) اى العقوبات المماثلة للذنوب التي وقع فيها من سبقوهم ومع ذلك لسم يتعظوا ولم يعتبروا وذلك هو الفلال البعيد،

واذا كانت العقوبات الاسلامية تقوم على القصاص (٢) اى المساواة بين الجرم وعقابسه،

<sup>(</sup>۱) سورة الرعد الاية ه ٠

<sup>(</sup>٢) وردت آیا ت القصاص فی القرآن الکریم کالآتی :

سورة البقرة ۱۷۸ ، ۱۷۹ ، ۱۹۵ ، ۱۹۵ ، ۲۵۱، سورة
النساء ۲۹ ، ۳۰ ، ۹۳ ، سورة المائـــــدة

۲۳ ، ۳۳ ، ۳۳ ، ۳۸ ، ۳۹ ، ۵۵ ، سورة الانعـــام

فان القصاص هو الرحمة بالناس ، حتى تكون الحياة هادئة مطمئنة سعيدة لايعكرها أذى ولا تعبــــث فيها الآثام •

ولكن ما هو الاساس في اعتبار الفعل جريمـــة في نظر الاسلام ٠

ولا شك ان اعتبار الفعل جريمة فى نظر الاسلام هو مخالفة لأو امر الدين وذلك اساس واضع بيسسن ولكن يجدر ملاحظة الآتى :

(۱) ان أوامر الاسلام كلية لاجزئية ، فالقسرآن الكريم نص على عقوبة عدة جرائم تبلسخ ستا هي البغى وقطع الطريق والصرقــــة والزنا وقذف المحصنات ، والقصاص بكـــل شعبه ثم زادت السنة النبوية الشريفــة عقوبة شرب الخمر والردة وغيرهمـــا ، وبقيت عقوبات تركت لولى الامر ليقــدر لها العقاب المناسب للجرم وذلـــــك بالتعزيز ،

<sup>=</sup> سورة الحج ٤٠ ، سورة النور ٢ الى ٩ ، ١٩ ، ٣٣، ٢٢ ، ٢٥ ، ٣٠ ، ٣١ ، سورة الطرقــــان ٨٢ ، ٢٩ ، سورة الاحزاب ٨٥ ، سورة الممتحنة ١٢

(٢) ان التعزيز يجب ان يكون لاصلاح الجماعـــة ومنع العبث والفساد ، فلا بد ان يكـــون ثمة اساس ضابط لما يعتبر جريمة وعــــا لا يعتبر ، وهذا الاساس لابد ان يكـــون مشتقا من مصادر الشريعة ومواردهــــا وغاياتها ومراميها واتجاهاتها ٠

لذلك قرر الفقها ان الشريع الماسية المصالح الانسانية الاساسية والتي يقررها القرآن الكريم والسنسة والتي يقررها القرآن الكريم او السنسة او الحاكم العادل الذي لايكون ممن قلل العالى فيهم ومن الناس من يعجبك قولسه في الحياة الدنيا ويشهد الله على ملسا في قلبه وهو الد الخصام ، واذ تولسسي معى في الارض ليفسد فيها ويهلك الحسسرت والنسل ، والله لايحب الفساد، واذ قيسل لم اتق الله أخذته العزة بالاثم فحسبسه جهنم ولبئس المهاد وسواء أكانت المصلحة ظاهرة او غير ظاهرة ، فأن المصالح التي المور خمسة ،

- (۱) مافيه حفظ الدين ففيه ملاح الدسيسا والاخرة ولايحق ان يكون فيه اكراه
- (۲) مافیه حفظ النفس من اجل حسساة عزیزة کریمة دون الاعتداء علسسس کرامة الانسان بأی صورة

- (٣) مافيه حفظ العقل " لأن الشريعــــة
   الاسلامية تعمل على الوقاية كمــــا
   تعمل على العلاج (١) ".
- (٤) مافيه حفظ النسل اى المحافظة على النوع الانسانى من خلال الطريــــق العديم الذي رسمه لنا الاسلام ٠
- (ه) مافيه حفظ المال لان المال مـــال الله ، ويجب الحفاظ عليه بمنســع الاعتداء عليه بأى طريق من الطسرق سواء بالسرقة او النعب او نحوهما وبالعمل على تنميته ووفعه فــــى الايدى التى تصونه وتحفظه وتقــوم على رعايته والقيام بحقه ، فالمــال في ايدى الاحاد قوة للأمة كلهــا ، فلها حق معلوم فيه يجمع بالعـــدل ويوزع بالقسطاس المستقيم ، لايوكـــل بين الناس بالباطل وانما بالحـــق الذي اجله الله تعالى لعبـــاده ، الاسلامي ككل ،

<sup>(</sup>۱) لهذا عاقبت الشريعة من يشرب الخمر ووصلت اللعنة عليه حتى لو حضر مجلسها واعتبر في حكمهــــرم كل ما كان كثيره مسكر في الوقت الذي تحـــرم القوانين الوضعية الحشيش ومشتقاته وتترك الخمـر للناس يعبون منه عبا ٠

ويمكن على ضوء المفاهيم المعاصرة القولان النظام المالى الاسلامى هو مجموعة القواعد التى تدير بهاالدولية شئون ماليتها العامة ، سواء من حيث تدبير مواردهـا العامة لمواجهة الواجبات المنوط بها القيام بهــــا وتحقيق اهداف الدولة من اسعاد الفردوالحفاظ علــــي الوطن او من حيث تحديد قواعد الانفاق العام والرقابـة عليه .

ويعنينا في هذا المقام نظام الموارد الذي وضعه الاسلام والذي حدد ما يكلف به مسلم او ذمي من واجبــات مالية تأخذ حكم الضرائب بلغة العصرالحديث .

وعلى فوا القواعد العامة في الاسلام والسابـــــق ذكرها سواا من حيث الاجراءات الوقائية ام العقابيــة نلقى الفوا على كل من خلال احكام الاسلام للومول الى كل دخل تحقيقا للعدالة مع الاشارة ابتداء الى ان القواعد العامة السابق ذكرها سواا أكانت وقائية أم عقابيـــة انها تسرى على المصالح الاسلامية البحتة، ومنهــــا حفظ المال والى جانب ما سبق توجد اجراءات وعقوبــات تخص النظام المالى الاسلامي وتحافظ على موارده وذلـــك على التفصيل الآتي ومستخلصها مما جاء في القــــرآن الكريم ثم المنةوما يتخذه ولى الامر من قرارات الكريم ثم المنةوما يتخذه ولى الامر من قرارات الحياء المناويات المناويات

## أولا: الاجراءات السوقائيسة:

## (۱) القرآن الكريسم:

ان أولى درجات الايمان ان يحترم المسلــــم احتراما لاشك فيه ولا ريب كل ماجاع بالقـــرآن الكريم ، حيث يأتى القرآن الكريم فى ترتيــب المصادر الشرعية فى المقدمة باعتباره الدستسور الاعلى<sup>(1)</sup> ويقول سبحانه وتعالى " ذلك الكتــاب لا ريب فيه هدى للمتقين"<sup>(۲)</sup> فالهدى حقيقـــــة والهدى طبيعته والهدى كيانه والهدى ماهيتـه <sup>(۳)</sup>

والتقوى حساسية فى الضمير وشفافية فـــــى الشعور وخشية مستمرة وحذر دائم وتوق الاشـــواك الطريق ، طريق الحياة (٤) وقد بين القرآن فــــى الآية التالية شروط التقوى فى قوله تعالـــــى " الذين يؤمنون بالفيب ويقيمون العلاة وممــــا رزقناهم ينفقون والذين يؤمنون بما انزل اليــك وما انزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون"

<sup>(</sup>۱) المرحوم كمال الجرف موازنة مالية الدولة في التشريع المالي الاسلامي مجلة التشريع الماليي والفريبي مالعدد ١٩١ ص ٨ ٠

<sup>(</sup>٢) البقرة الاية ٠٢

<sup>(</sup>٣) المرحوم سيد قطب في ظلال القرآن - المجلـــد الاول - دار الشروق - ١٩٧٣، ص ٣٩ .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة الاية ٣ .

فقد جعل سبحانه وتعالى من شروط التقسيوى التى تؤهل للقبول عند الله الانفاق فى قولسه السابق " ومما رزقناهم ينفقون " فهم يعترفون ابتداء بأن المال الذى فى ايديهم هو مسسسن رزق الله لهم لا من خلق انفسهم ومن هسسلا الاعتراف بنعمة الرزق ينبثق البر بفعاف الخلق، والتغامن بين عباد الخالق، والشعور بالاسرة الانسانية ، وبالاخوة البشرية ، وقيمة هذاكله تتجلى فى تطهير النفس من الشح وتزكيتهسسا بالبر وقيمتها انها ترد الحياة مجال تعساون بالبر وقيمتها انها ترد الحياة مجال تعساون والقاص ، وتشعرهم انهم يعيشون بين قلسسوب ووجوه ونفوس لابين اظفار ونياب (۱)،

والانفاق يشمل الزكاة والصدقة وسائر مــا ينفق فى وجوه البر، وقد شرع الانفاق قبــال أن يشرع الزكاة ، حيث ورد حديث الرسول عليـه السلام وان فى المال حقا سوى الزكاة (٢)، بــل ويتكرر النداء للذين آمنوا مرات عديدة حتــى يقتنعوابأداء حق الله فى اموالهم برغبـــة طائعة ، تقربا الى الله فى اكثر من موقـــع بالقرآن الكريمويكفى ان نضرب مثالا واحـــدا

<sup>(</sup>۱) المرحوم سيد قطب في ظلال القرآن الكريسم - المرجع السابق ص ٤٠٠

<sup>(</sup>٢) ورد باسناده لفاطمة بنت قيس ، ورد ذكره فـــى المرجع السابق ص ٤١ ·

يعد قيمة الحث على الاداء طوعا واختيارا اذيقول سبحانه في كتابه الكريم" ياأيها الذين آمنسوا لا تخونوا الله والرسول وتخونوا اماناتكسسم وانتم تعلمون ، واعملوا انما اموالكم واولادكسم فتنة ، وان الله عنده اجرعظيم" صدق اللهالعظيم،

انه تحدير من خيانة الامانة ، هذه الامانـــة التي ترتبط بالاسلام •

فالاسلام ليس كلمة تقال باللسان وليست عبارات او ادعيات تقال ، انما الاسلام منهج الحيــــاة كاملة شاملة تفترض العقبات والمشاق ، انـــه منهج لبنا واقع الحياة على قاعدة ان لا الــه الا الله ، وذلك يرد الناس الى العبوديـــة لربهم الحق ، ورد المجتمع لحاكميته وشريعتــه ، ورد الطغاة المعتدين على آلوهية الله وسلطانه من الطغيان والاعتدا وتأمين الحق والعـــدل للناس جميعا ، واقامة القسط بينهم بالميــران الشابت ، وتعمير الارض والنهوض بتكاليف واعبا الدولة ، وكلها امانات من لم ينهض بها فقـــد الدولة ، وكلها امانات من لم ينهض بها فقـــد والاسـول بينها ونقض بيعته التى بايع بها الله والرسـول والاسلام (۱) ، ونجد القرآن يخاطب الكينونةالبشريــة والاسلام (الله والباطن وبما يطلـع على الظاهر والباطن وبما يعلم من مواطــــــن

<sup>(</sup>۱) المرحوم سيد قطب في ظلال القرآن - المرجـــع السابق - الجزء الثالث - ص ١٤٩٨ ٠

النعف في هذه الكينونة والتي في قمتها الحرص على الاموال والاولاد، فهما من زينة الحيـــاة الدنيا التي تكون موضع امتحان وبلاء ليــري الله صنيع العبد وتمرفه ، هل يشكرويؤدي حــق النعمة فيها ولهذا يوجه سبعانه وتعالـــي انظار المسلمين الى هذا الامتحان في قولـــه " انما اموالكم واولادكم فتنة " فالله هو الــذي وهب الاموال والاولاد وعنده اجر عظيم لمـــن يستعلى على هذه الفتنة ، وقد وجه القرآن الكريم نداء صريحا لمن تسول له نفسه التقاعس عـــن نداء الحق المالى ، اومن لايريد ان ينفق على درب الحق ودرب الله حيث قال سبحانه " لـــن درب الحق ودرب الله حيث قال سبحانه " لـــن تنفقوا مما تحبون" ومـــا تنفقوا من شيء فان الله به عليم ".(١)

<sup>(</sup>۱) آل عمران ، وقد فقه المسلمون الاوائل هذاالتوجيه الآلهي وحرصوا على النزول عما يحبون ، وبـــندل الطيب من المال ، سخية به نفوسهم باكثر ممــا يجب عليهم في انتظار ماهو اكبر واففل ولنفــرب مثالا على قمة العطاء والسخاء من اففل الامــوال ماروى عن الامام احمدباسناده عن ابي سمعان بـن عبد الله بن ابي طلحة انه سمع انس بن مالك يقول عبد الله بن ابي طلحة انه سمع انس بن مالك يقول كان ابو طلحة اكثر الانعار بالمدينة مالا، وكــان احب اموال اليه بير" حساء" فلما نزلت هذه الآيـة ذهب للرسول على الله عليه وسلم وقال يارســول الله احب اموالي لي هي بير" حساء" واريـــد =

#### السنة النبويسسة : (٢)

وهي كل منا صدر عن الرسول صلى الله عليسسته وسلم من قول او فعل او تقرير، والسنة النبويسة ملزمة للجميع (١) مصداقا لقول الحق تبسسسارك وتعالى وما أتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنسه فانتهوا<sup>(۲)</sup> فأول اركان الاسلام شهادة ان لا السه الا الله وان محمدا رسول الله • ولهذا فــــان طاعة الرسول من طاعة الله •

والسنة الشريفة وقد ارست قواعد اول دولسسة اسلامية حقيقية قامت على العدالة في كافـــــة ارجائها ومنها العدالة المالية ، هذه السنية ذاخرة بكل ما يدل على وضع القواعد الاجرائيسسة التي تحد من التهرب الضريبي ، مع مراعــــاة ان التهرب يتوقف على المستوى الاخلاقي السائسسد في دولة معينة ، ولم ير ولن ير التاريخ دولــة سانت فيها الاخلاق ولا يثار مثلما حدث في صـــدر الاسلام .

(٢)

بها برها وزخرها عند الله فخصصها يارسيول الله حيث اراك الله • فقال النبي صلى اللــــه عليه وسلم " بخ بخ مال وابخ ذاك مال رابــــم وارى ان تجعلها في الاقربين فقسمها طلحة فييي اقباريه وبني عمه انها قيمة التكافل الاجتماعيي الذى ارسى قواعده الصحيحة الاسلام ـ انظر سيدقطـب المرجع السابق ـ ص ٤٤٤٠

يمكن على ضوء التفسر الحديث ان نطلق على السنسة لفظ " القانون " على اساس ان القرآن هو الدستور، سورة الحشرالايةγ. (1)

ومع ذلك فلنقتطف من بستان الرسول زهرات :

(۱) معاونة عمال الجباية وعدم اخفا وعصا المسرائب عنهم قال الرسول الكريم "ان حقا على الناس اذا قدم عليهم المسحدق ان يرحبوا به ، يخبروه بأموالهم كلها ، ولا يخفوا عنه شيئا ، فان عدل فسبيل ذلك وان كان غيره واعتدى لم يفلل الانفسه وسيخلف الله لهم "(۱)(۱۱)»)

وقول الرسول " لايصدر المصدق عنكم الا وهو راض "(٢)(١٣٣)

(٣) ارساء العلاقة بين الممول وعمال الجبايسة على اسس راسخة من الثقة: قال رسسسول الله على الله عليه وسلم " العاملسل على المدقة بالحق كالفازى في سبيل اللسه والمعتدى في المدقة كمانعها (٣)(١٤)

<sup>(</sup>۱) رواه ابی هریرة رض الله عنه وورد ذکــــره فی ابو عبید ـ کتاب الاموال ـ تحقیق محمد خلیــل هراس ـ مکتبة الکلیات الازهریة ـ الطبعة الاولــی ۱۹۲۸ ۲۸۷۰

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق •

<sup>(</sup>٣) ابو يوسف الخراج المطبعة السلطاني (٣) ومكتبتها بالقاهرة ١٣٤٦ هُ ص٩٩/٩٧ ٠

## ما يقرره ولى الامر من أمور :

وهذه تستلزم الطاعة بشرط ان تكون متفقة واحكسام القرآن والسنة استنادا الى قوله تعالى" يا أيهسسسا الذين آمنوا واطيعوا الرسول واولى الامر منكم فسسان تنازعتم فى شيء فردوه الى الله والرسول وان كنتسسم تؤمنون بالله واليوم الاخر ذلك خير واحسن تاويسسلا(١) مدق الله العظيم .

وقد وجدت اجتهادات حميدة من السلف الصالـــــ ، بالاضافة الى ما سبق ذكره من المصدرين العظمييـــــن القرآن والسنة ،

#### مثال :

(۱) حصر الممولين واموالهم لمعرفة اسماء الخافعيسن للفريبة بمقدار الفريبة حيث اتبعت هذه الطريقة في فريبتي الجزية والخراج (۲).

<sup>(</sup>١) سورة النساء الاية ٥٥٠

<sup>(</sup>٢) اول من فعل ذلك عمر بن الخطاب رضى الله عنـــهـ انظر فى ذلك الدكتور زكـريابيومى ـ الماليـــة العامة الاسلامية ـ دار النهضة العربية ١٩٧٩ ـ ص ٢٣٣٠

- - (٣) الحق في استحلاف المكلفين بصدق ما قرروه (٢).
- (ه) يجوز فرض فرائب بأى صورة اذا دعت فرورة ملحسة وليس فى نصوص التشريع ما يمنع ولى الامر العسدل من ذلك ، فقد اتفق المسلمون على انه اذا نزلت حاجة بعد اداء الزكاة يجب ان تسد هذه الحاجسة فيتبرع الاغنياء فان لم يتبرعوا فرضت فرائب لسد الحاجة.

(1) روى ان اول من اتخذ ذلك هو ابها بكر حيث كههان الرجل عند منحه راتبه هل عنده مال وجبست فيه الزكاة فاذا أجاب بالايجاب اخذ من عطائهها ذلك المال ، انظر: د، زكريا البيومى ـ المرجمع السابق ص ٢٣٠ ،

(٢) د دركريا البيومي ـ المرجع السابق ـ ص ٢٥٠٠

(٣) يوسف القرضاوي ـ فقه الزكاة ـ دار الارشاد ببيسروت ١٩٦٩ - ص ١٣٨٠

(٤) ابويوسف - الخراج - المطبعة السلطانية ومكتبهسا الشاهرة - المرجع السابق - ص ٩٥٠ (٢) على ولى الامر توزيع الثروات للتقريب بيمسسن الطبقات في حالة انتفاء هذا التوازن اذ يقول سبحانه " كى لايكون دولة بين الاغنياء منكمم" وباختاص ان يفعل كل مافيه صالح الاسمسلام والمسلمين •

## ثانيا : الاجراءات العقابيسة :

الاسلام دين ودولة وعقيدة وشريعة ، والمسلم محاسب من عمله في الدنيا اذا ظهر لولى الامسسر ، وفي الاخرة في يوم يجعل الولدان شيبا، وقد اختصص الله برحمته عباده فأجل لهم الحساب ولكن ليسسوم الحساب حيث يقول : " ونفع الموازين القسط ليسسوم القيامة ، فلا تظلم نفس شيئا وان كان مثغال حبة مسسن خردل اتينا بها وكفي بنا حاسبين (1) ويقول سبحانسه وتعالى : " فمن اظلم ممن كذب على الله وكسسنب بالمدق اذ جاءه اليس في جهنم مثوى الكافرين، والسذي جاء بالمدق ومدق به اولئك هم المفلحون "(٢)

ثم يذكر الحق تبارك وتعالى الانسان انه جــاء الى هذه الدنيا لايملك شيئا واتاه الله من فضلــــه واغناه واذا طلب منه ان ينفق من فضل الله الـــــــدى

<sup>(</sup>١) سورة الانبياء الاية ٤١ ٠

<sup>(</sup>٢) سورة السزمسسر الاية ٣٣ ٠

منحه بخل بالقليل وحسب ان فى كنزه خيرا له ، وهو شر لانه بعد ذلك ذاهب وتارك كل شىء ولن ياخذ معـــه الا العمل الصالح ان وجد ، فيقول سبحانه " الايحسبسن الذين يبخلون بما أتاهم من فضله هو خير لهـــم ، بل هو شر لهم ، سيطوقون بما بخلوا به يوم القيامة ، ولله ميراث السموات والارض ، والله بما تعملون خبير"

وقد يتعور البعض او ينسيه الشيطان ان اللــه تاركه في الحياة الدنيا ، وان مؤجل حسابه ليـــوم القيامة ، وذلك غير صحيح لان من لاتجدى معه الموعظة الحسنة وخشية عقاب الاخرة لحقه عقاب الدنيا الـــي جانب عقاب الاخرة وفي ذلك يقول سبحانه "قاتلـــوا الذين لايــؤمنون بالله ولا باليوم الاخر ولايحرمون مــا الذين لايــؤمنون بالله ولا يدينون دين الحق من الذيـــين اوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون (1) ولا ننس ضرورة اخراج الزكاة والتي تعد ركنا من اركان الاسلام ، حيث يقول سبحانه وتعالى :" اقيموا المــلاة وآتوا الزكاة من الكريم بالقائــم وآتوا الزكاة متى لايكون هناك افراط او تفريط ، يوغــر على التعدور ويكون سببا للتهرب فيقول سبحانه وتعالــــيي

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الاية ٢٩ ٠

# واذا حكمتم بين الناس ان تحكموا بالعدل " (١)

ثم تأتى السنة الشريفة لتؤكد الجانب العقابسى ايضا كما سبق ان اكدت الجانب الوقائى فيقول الرسسول الكريم "لايؤمن احدكم حتى يكون هواه تبعا لمسسسا جلت به "(١٥١ه) اى تكون مقاصده وغاياته ورغباتسسه تابعة لما يدعو اليه الاسلام من معالج يصحعها ويعتبسر الاعتداء عليها جريمة، ويقول الرسول " آمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا ان لا اله الا الله وان محمدا رسسول الله ، ويقيموا الملاة ويؤتوا الزكاة ، فاذا فعلسوا ذلك عصموا دما هم الا بحق الاسلام وحسابهم علسسسسى الله "(٢)(١١ه).

انظر: المرحوم سيد قطب ـ في ظلال القرآن \_ المرجع السابق ـ المجلد الثاني ـ ص ٦٨٩٠

<sup>(</sup>٢) د و ركريا البيومي المالية العامة الاسلامية -المرجع السابق ص ٢٣٥ .

وروى عن ابى بكر المديق انه قال " واللــــــه لأقاتلن من فرق بين الملاة والزكاة فان الزكاة حـــــق المال والله لو منعونى عقال بعير كانوا يودونهــــا الى رسول الله لقاتلتهم على منعها"،

وأجاز الفقها <sup>1</sup> لولى الامر ان ينفذ جبرا، وان يفرض من العقاب ما يراه ملائما استنادا الى عقـــــه فى تحديد عقاب جراشم التعزيز<sup>(1)</sup>،

وقد اعتبر الفقها الدين الزكاة من الديسسون الممتازة المقدمة على سائر الديون (٢) كذلك لاتسقسط بالتقادم وتظل دينا في عنق المسلم لا تبراً ذمته ولايعسع اسلامه الا بسادائها يقول ابن حزم من اجتمع في مالسه زكاتان فصاعدا وهو حي تؤدي لكل سنة على عسسدد ما وجبت عليه في كل عام وسواء أكان ذلك لهروبسه بماله ، او لتأخر الساعي ( محصل الزكاة) اولجهله (٣)

<sup>(</sup>۱) يقمد بها الجرائم التي لم ينص الشارع علــــوي عقوبة مقدرة لها بنص قرآني او حديث نبـــوي مع ثبوت نهى الشارع عنها لانها فساد فــــي الارض او تؤدي الى فساد فيها ٠

 <sup>(</sup>۲) انظر في ذلك المرحوم محمد ابو زهرة - الجريمة والعقوبة في الفقه الاسلامي - المرجع السابــــــق ص ۱۱۹ ٠

<sup>(</sup>٣) انظر، د، احمد ماهر عز ـ التهرب الفريبـــى -المرجع السابق - ص ٢٥٥ ٠

كذلك اجاز الفقهاء التنفيذ على اموال المتخلفين عن السدادا استنادا الى الحديث الشريف " من اتاهــا فانى اخذها وشطر ماله عزمه من عزمات ربنا "(١٧)\*)

على ضوء ما تقدم نستطيع القول ، ان الشريعسة الاسلامية لم تفع الاسس الحديثة للضريبة من حيث وعائها ومبادئها واغراضها فحسب ، بل شملت ايضا ضماناتهسسا فالى جانب الزامه بأداء الضريبة في موعدها ، قسسررت عليه الجزاءات المالية والجنائية اذا أخل بهاولاتسقط بالتقادم او الوضاة وانما هي مقدمة على ماعداها، الامر الذي يظهر دقة ووضوح النظام الاسلامي ، واذا كانسست الزكاة هي الاساس فانه يجوز لولي الامر فرض ما يسسراه فروريا من ضرائب ، ولكن بشرط سداد الزكاة اولا لأن الزكاة مقررة طبقا لأوامر القرآن ، والضرائب مقسسرة بناء على ولى الامر، والمفروض ان ولى الامر يستمسسد سلطاته من تطبيق احكام الله واوامره ونواهيه ،

# شَالِشًا : الرســـوم :

يقعد بالرسوم المبلغ النقدى الذى يدفعه الفسرد جبرا الى الدولة او احد اشخاص القانون العام نظيسسر خدمة خاصة تقدم اليه •

والمفروض ان تشناسب الرسوم وقيمة الخدمــــة المؤداة او تنقص عاصا اذا زادت فانها تعد ضريبــــة مستترة .

ولعبت الرسوم فى العمور الوسطى دورا خطيسرا ، ولكن فى العمر الحديث لم يعد للرسوم الدور السسسنى تعنيه سابقا حيث يجب تمويل الخزانة من الضرائب علسسى درجة يسار كل ممول وهذا لايتفق والرسم الذى يتسساوى فيه الغنى والفقير، ولم يعد الرسم مؤردا غزيسسسرا للخزانة (۱)،

وفى النظام المالى الاسلامى نجده قد ارسى نفسسس المبادى التى وصل اليها الفكر الحديث ، اذ لا تحبيد المالية الاسلامية فرض الرسوم لان معنى ذلك قصرالخدميات على من يملك مقابل الخدمة وهذا امر لاتقره مبيادى المساواة التى يحرص عليها الاسلام بتأييدها لهيسلاا يقول ابو يوسف فى كتابه ميسع الرسوم القضائييية "انما يعطى القاضى رزقه من بيت المال ليكون قيميليا اللفقير والغنى والمغير والكبير "(٢)

ورغم ذلك فان الرسوم فرشت فى مراحل تطسسسور الدولة الاسلامية ولكنهالم تشكل موردا غزيراللغزانسة " بيت المال " مثل الرسوم على الاسسسواق والاوزان والمكاييل(") وغيرها •

<sup>(</sup>۱) د. ركريا بيومى ـ المالية العامة الاسلاميــة ـ المرجع السابق ـ ص ٤٠٠ ٠

<sup>(</sup>٢) ابو يوسف ـ الخراج ـ المرجع السابق ـ ص ٢٢٢٠

 <sup>(</sup>٣) موريس ـ ديمومبين ـ النظم الاسلامية ـ ترجمـــــة
 صالح الشماع وفيمل السامر مطبعة الزهرا ٩ ـ بهداد ١٩٥٢ ـ ص ١٦٠٠

#### الايرادات العامة غيرالعادية :

هى الايرادات التى لاتتسم بالانتظام الدورى نظرا لعدم امكان توقعها سلفا او عدم القدرة على توقــــع حجمها سلفا ٠

وأهم هذه الايرادات الغير عادية : الغنائـــــم والفي والركاز والقروض والتوظيف والتركات التــــى لا وارث لها ٠

# الغنائـــم :

ويقصد بالغنائم شرعا كل ما منقول استولى عليه المسلمين من المشركين بطريق القهر والغلبة، ولبيست المال الخمس شرعا .

# الفسيسي، ؛

ويقصد به عند جمهور الفقها <sup>9</sup> كل مال وصليل المسلمين من المشركين عفوا من فيرقتال (1).

## الركـــان:

يقصد بالركاز لغة ماركز في باطن الارض ســــواء كان بخلق الله تعالى كالذهب والفضة والنحاس ويسمــــي

(۱) د و زكريا بيومى ـ المالية العامة ـ المرجــــع السابق ـ ص ۶۰۰ معدنا او كان بفعل الانسان كالاشياء التى يدفنهاالنساس فيها وليست جزءا منها وتسمى كنزا<sup>(1)</sup>، ولبيت المسال الخمس •

#### القـــروض:

لا تلجاً المالية الاسلامية الى القروض الا فـــــن الازمات والحروب وفى هذا المعنى يقول الشاطبـــن " الاستقراض فى الازمات انما يكون حيث يرجى لبيـــت المال دخل ينتظر واما اذا لم ينتظر شىء وفعفــــت وجوه الدخل بحيث يغنى فلا بد من جريان حكم التوظيف (٢).

# 

يقصد بالتوظيف فرض ضريبة استثنائية قد تصيـــب جزءًا من رأس المال ، وذلك فى حالة الازمات وضعــــف مصادر الدخل وفى هذا يقول القرطبى :" اتفق العلمـاء انه اذا نزلت بالمسلمين حاجة بعد اداء الزكاة، فانــه يجب مرف المال اليها "

 <sup>(</sup>۱) وهذا الرأى متفق والمذهب الحنفى على خـــــلاف
 المذاهب الاخرى٠

انظر : د و زكريا بيومي - المرجع السابق - ص ٣٤ (٢) المرحوم الشيخ محمد ابو زهرة

قال مالك رحمه الله" يجب على الناس فـــــدا، اسراهم وان استغرق ذلك اموالهم ، وهذا اجماع أيضا "<sup>(1)</sup>

وقد ثبت تاريخيا استخدام التوظيف عندمــــوال غزا التتار بلاد الشام واحتاج الظاهر بيبرس الامــوال لتجهيز الجيوش<sup>(۲)</sup>.

وهذا الاسلوب محددا بالمقدار الذي يكفى لدفـــع الظروف و ولايجوز الالتجاء الـى التوظيف لتغطيـــــة نغقات عادية في الميزانية .

#### التركات التي لاوارث لها:

وسوا معتبر بيت المال وارشا كما ذهـــــب الشافعيين والمالكين ام اعتبر بيت المال اخذا المال كما يأخذ كل مال ضائع لا ملك فيه كما ذهب الحنفيــــة والحنابلة (٣) و فان المال هو العالج العام حيــــــث يجب ان ينفق للمعلحة العامة للدولة و

<sup>(</sup>۱) القرطبى الجامع لاحكام القرآن ـ دار الشعـــبــ الطبعة الاولى ـ ص ٢٣٣٠

<sup>(</sup>۲) راجع الدكتور مصطفى السباعى ـ اشتراكية الاسلام ـ الناشرون العرب ـ ١٩٦٠ ـ ص ١٩٥٥ـ١٩٧٠

وجميع الموارد السابقة لاتعد موارد عاديـــــة وبالتالى فان تأثيرها فى الظروف العادية محدودولايؤثـر فى المواردالعامة للدولة •

( 1777 )

الباب الثانى

النفقات العامة (١)

النفقة العامة هي مبلغ من النقود ينفقه شخص من اشخاص القانون العام بقعد اشباع حاجات عامة ٠

وعلى ضوء ذلك يمكن القول ان عضاصر النفقـــــة العامة هي :

- (١) الصفة النقدية للنفقة العامة ٠
- (٢) القائم بالانفاق احد اشخاص القانون العام ٠
  - (٣) الهدف هو اشباع حاجة عامة ٠

# (١) العفة النقديـــة:

الاصل فى الفكر الحديث لاعتبار الانفاق انفاقا عاما ان يتم نقدا وهذا امر اقتضاه التطــــور الاقتصادى .

اما في الدولة الاسلامية فلم يشترط الفكــــر المالي ان تكون النفقة العامة نقدا، ومرد ذلك

<sup>(</sup>۱) اولى القرآن الكريم عناية خاصة بالنفقات العامة اكثر من عناية الايرادات العامة للفي الوقست الذي حدد الزكاة اجمالا فانه حددمصارفهاتفصيلا،

الى ندرة المال في صدر الاسلام والى جواز جبايسة بعض الضرائب عينا .

### (٢) القائم بالانصفاق:

يشترط لاعتبار الانفاق انفاقا عاما ان يقسوم بالانفاق احد اشخاص القانون العام وهسسدا الشرط متوافر في الفكر الاسلامي ، اذ يشتسسرط ان يتم الانفاق من ايدى عمال المسلمين اي كسل من له الحق في التصرف في المال العام بسساذن الامام او من ينيبه وفي هذا يقول المسساوردي " وكل حق وجب صرفه في مصالح المسلمين فهو حسق على بيت المال ، فاذا صرف في جهة صار مفافسا الى الخارج من بيت المال سواء خرج من حسسرنه او لم يخرج لان ما صار من عمال المسلمين اوخرج من ايديهم فحكم بيت المال جار عليه (1) ، ومسسن ناحية اخرى يشترط ان تكون النفقة من بيت المال حتى تعد نفقة عامة (٢).

<sup>(</sup>۱) الماوردى ـ الحاوى الكبير ـ دار الكتب الاسلامية ـ المرجع السابق ص ٢٤٢٠

#### (٣) هدف النفقة العامة :

تهدف الدولة من النفقات العامة الى اشبساع الحاجات العامة ومن ثم تحقيق النفع العام،

وهذا ما اشترطه الفكر الاسلامي الا يشتــــرط ان تعود النفقة بمصلحة على المسلمين •

ويقسم الفقه الاسلامى الحاجات العامة بحسبب اهميتها الى اقسام ثلاثة :

### الأول:

الغروريات وهو ما لا يمكن الحياة بدونه مشل مرافق الدفاع والامن والقضاء ٠٠٠٠٠ الخ ٠

# الثانى :

الحاجيات: وهو ما تمعب الحياة وتكتنفها المشاق ويدخل تحت هذا البند مرافق التنميسسة الاقتصادية ٠

### الثالث :

الكماليات او التحسينات وهى ما تجمل بــــه الحياة وترتقى كالمتنزهات والحدائق .

ويوجب الفكر الاسلامى التزام الدولة لهذاالترتيب عند اشباع الحاجات العامة مع ملاحظة ان الحاجـــات العامة تختلف اهميتها من وقت لآخر بل ومكان وآخر،

فالنفقة العامة فى الفكر الاسلامى (۱) تعداداة لاشراء المجتمع وتقدمه وتحدد النفقات العامة فى ظل هــــــذا النظام بمدى قدرة الدولة فى الحصول على الايـــرادات العامة ، واستخدمت النفقات العامة لأغراض اقتصاديـــة واجتماعية، بل وعرف النظام الاسلامى تقسيم النفقـــات طبقا للمعايير الاقتصادية والاجتماعية (۲).

#### ظاهرة ازديادالنفقات العامة:

مما لا شك فيه ان النفقات العامة قسد ازدادت زيادة كبيرة ومع تطور دور الدولة ومسئوليتها عسسن

<sup>(</sup>۱) يوسف ابراهيم يوسف النفقات العامة فـــــى الاسلام ـ رسالة ماجستير ـ كلية التجارة جامعـة الازهر ـ عام ـ ص ١٣٩ ـ ١٤٣٠

<sup>(</sup>٢) الى جانب ابواب الانفاق المحددة الرامــــــا كمصارف الركاة عرفت الدولة الاسلامية كثيرا مـن التفرقة مثل النفقات الحقيقية والتمويليـــة وغيرها .

التوازن الاقتصادى والاجتماعى اتسع نطاق النفقسسات العامة ومشكلة الاعتبارات الاقتصادية والاجتماعيسسة فيبدوا واقعيا على سلطة الدولة في الحصول علسسسي الايرادات العامة (١).

ومن المؤكد ان الدولة في سعيها لزيادة مواردها انما تستند الى تزايد التزاماتها سواء أكانـــــــت اجتماعية او اقتصادية ، فالايرادات العامة تجــــد تبريرها في النفقات العامة ، حقيقة ان هذا التصور التقليدي قد اهتز مع تغيرالنظرة الى وظيفة الماليـة العامة ، الا انه لا يزال قائما في النفوس ويلعــــب دورا مؤثر في قدرة الدولة على اقناع المواطنيـــن بالمساهمة في المواردالعامة ،

وباستطلاع التاريخ المالى (٢) نجد ان التزايد المستمر في النفقات العامة يشكل اتجاها عاما للتطبور الاقتصادي والاجتماعي ،

ولقد عرفت الدولة الاسلامية ظاهرة ازديــــاد النفقات العامة خلال تطورها التاريخى بوجه عـــام باستثناء بعض سنوات قليلة قد لا نلمس هذه الظاهـرة لعبب او اخر ولكن ذلك لم يخل بوجود ظاهرة ازديــاد النفقات العامة خاصة ان مواردالدولة زادت زيــادة

<sup>(</sup>۱) د احمد ماهر عز ـ التهرب الضريبي ـ المرجــع السابق ـ ص ۱۳۰

<sup>(</sup>٢) د • رفعت المُحجُوب ـ المالية العامة ـ د ارالنهضة العربية ١٩٧٩ ـ ص ٨٣ •

كبيرة وبالتالى قابل ذلك زيادة كبيرة فى النفقــــات فى مختلف مجالات الحياة الانسانية والاقتصادية والاداريــة وغيرها •

هذا ويجدر الاشارة أن الفكر المالى الاسلام و حدد الانفاق العام بنسبة كحد ادنى بحيث لا يمك ان يقل عنها ، هذه النسبة هى مرا لا من حجم الدخل القومى فى المتوسط وهى الحد الادنى للزكاة ، ولم يحدد الفكر الاسلامى نسبة كحد اعلى للانفاق وانما ترك ذلك على فو طروف المجتمع اقتصاديا واجتماعيا وما يتطلبه مسن انفاق عام بشرط مراعاة مبدأ الرشد الاقتصادى والسدى يعنى البعد عن الاسراف والتبذير والبعد عن الشرست والتقتير ، وهذا المعنى أكده القرآن الكريم فى قولسه تعالى " والذين اذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتسموا وكان بين ذلك قواما (1) ، ولهذا سمى مبدأ الرشد فسسالانفاق بمبدأ القوامة .

بل وأوجد الفكر الاسلامي ضمانات لتحقيق مبـــدا الرشد الاقتصادى في الانفاق تتمثل في الرقابة الذاتيـة التي تنبع من سلوك العاملين انفسهم ، ورقابة تنفيذيــة يمارسها الامام ومن يعينهم لهذا الفرض ، ورقابــــة شعبية من خلال الرأى العام المستنير ورقابته علـــــى اعمال العمال (٢)

<sup>(</sup>۱) الفرقان - الاية ۲۷ ٠

<sup>(</sup>۲) انظر : يوسف ابراهيم يحوسف - النفقات العامة في الاسلام - المرجع السابق - ص١٤٧٠ د، زكريا بيومي - المالية الاسلامية - المرحــــع السابق - ص ٤٧٢٠ السابق - ص ٤٧٢٠

تعرف الميزانية العامة للدولة بأنها:

توقع واجازة للنفقات العامة والايرادات العامـة عن مدة مستقبلة غالبا ما تكون سنة (١) والتوقع تقــوم به الحكومة والاجازة يتم بمعرفة السلطة التشريعية ٠

ولقد عرف النظام الاسلامى للميزانية العامــــة اول مرة في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم وان لـــم تأخذ الشكليات المطلوبة للميزانية (٢)

وفى عهد عمر حيث تم انشاء الدواوين ، ثم تنظيم الشئون المالية للدولة الاسلامية فأنشأ بيت المسسحال

(١) انظر في ذلك :

دكتور عبدالكريم بركات ـ المالية العامة ١٩٨٠ ص ٤٠٣ ٠

د، احمد ماهر عز ـ مبادی المالیة العامــــة ۱۹۸۰ ـ ص ۸۰ ۰

(٢) حيث ثبت أن الرسول صلى الله عليه وسلم كــان يكتب كل ما يرد اليه من موارد ويحفظ لديـــه بسجلات توضح كثيرا من النفقات مثل سجــــلات باسماء المستحقين وذرياتهم لتوزع عليهـــــم

الاعطيات ــ راجع يوسف ابراهيم يوسف المرجـــع السابق ــ ص٢١٦ . لحفظ اموال المسلمين واثبات حقوقهم واحصاء دخل الدولة من مواردها المختلفة ، كذلك اثبات كل ما ينفق فــــى سبيل المصلحة العامة (1).

ويقوم النظام المالى الاسلامى على اساس وجـــود ميزانيتين مستقلتين :

#### الاولى :

هى الميزانية العامة الاساسية والتى تواجه كافحة النفقات العامة التى تحقق المصلحة العامةللمسلمين،

#### الثانية:

ميزانية الضمان الاجتماعى والتى تختص باشبـــاع جانب هام من النفقات العامة يتمثل فى نفقـــــات الضمان الاجتماعى ونفقات القيام بواجب الدعوة الى الله،

ويخفع الفكر المالى التقليدى تحفير الميزانيسة لعدة مبادى اساسية ينبغى احترامها ، هذه المبسادى على :

<sup>(</sup>۱) د. بدوى عبذ اللطيف ـ الميزانية الاولى فـــــى الاسلام ـ سلسلة الثقافة الاسلامية ـ ١٩٦٠ ص ٨٠

#### ( ۲۲۳٦ )

- سنوية الميزانيــــة .
- وحدة الميزانيــــة .
- عمومية الميزانيـــة .
- توازن الميوانيــــة .

والهدف من هذه المبادئ؛ هو معرفة مركز الدولية المالى وتيسير الرقابة عليها • الا انه في الوقييت الحاض أدخل عليها كثير من الاستثناءات (1)

### أولا : مبدأ سنوية الميزانية :

ويقعد بهذا المبدأ أن يكون تقدير واجسسازة النفقات والايرادات عن سنة كاملة ،

وقد أخذ الفكر الاسلامى بهذا المبدأ اذ ان معظم ايرادات الدولة سنوية مثل الزكاة كمبدأ عام ومثل الجزية ٠

# ثانيا: مبدأ وحدة الميزانية :

اى ادراج كل الايرادات والنفقات فى ميزانية واحدة وقد وجدت استثناءات على هذا المبسسدأ كالميزانية الملحقة ٠٠٠٠ النم .

<sup>(</sup>۱) د محمود رياض عطية \_ موجز جزئى المالي\_\_\_ة العامة \_ دار المعارف \_ اسكندرية \_ ١٩٦٢ \_ ص ٤٣٣ ٠

ولقد أخذ النظام الاسلامى بنكرة تعددالميزانية للأسباب السابق ذكرها (١).

#### ثالثا: مبدأ عمومية الميزانيسة :

ائ شمول الميزانية على كافة النفقات وكافسة الايرادات دون تخصيص ايراد معين لانفاق معيسن • وقد دخل على هذا المبدأ استثناءات اهمها اسسدار قرض لمواجهة نفقة معينة •

وياخذ الفكر الاسلامي بمبدأ تخصيص ايمسرادات معينة لنفقات معينة ، اذ رتب الشارع الاسلاملي لكل ايراد من الايرادات العامة نفقة خاصلية كالركاة مثلا ،

## رابعا:مبدأ توازن الميزانيسسة:

يقصد بهذا المبدأ ان تكون النفقات العامــة متساوية مع الايرادات العامة المستمدة مــــن الفرائب وغيرها •

ولكن اذا كان الفكر التقليدى يتمسك بهـــذا المبدأ فان الفكر الحديث ينظر الى الميزانيــة على ضوء التوازن الاقتصادى العام ، اى من خــلال

<sup>(</sup>۱) راجع ص صن هذا البحث»

الميزانية القومية (<sup>1)</sup> ويمكن ان يعتبر العجـــز امرا مقصودا في بعض الحالات •

ولقد سبق الفكر الاسلامى الفكر الحديث فــــى التفحية بمبدأ توازن الميزانية وذلك ان الرسول عليه الصلاة والسلام كان يتلافى عجز الميزانيــة بتعجيل بعص الموارد (٢) بل وثبت ان الفكر الاسلامــى وفع نواة نظرية ميزانية الدورة الاقتصاديـــــة اى حجز جز من الايرادات في فترة الرخـــــا دون انفاق بحيث تستخدم كاحتياطي مال يستخــدم في فترة الكساد (٣).

# اعتماد الميزانيسسة:

تقوم السلطة التشريعية حاليا باعتمادالميزانية ويقابل ذلك في الفكر الاسلامي فرورة موافقة اهـــــل الشوري والرأى وذلك فيما عدا الفرائض والنفقات التي قررت من قبل الله ورسوله فلا مجال لاعتمادها من اهــل الحل والعقد مثل فريضة الزكاة ومصارفها ويطلق عليها الاعتمادات الدائمة وفيما عدا ذلك يشترط التشاور مـع اهل الحل والعقد (٤).

<sup>(</sup>۱) د، احمد ماهر عز ـ مبادئ المالية العامـــة ـ ۱۹۸۰ - ص۱۰۰۰

<sup>(</sup>۲) د • زكرياً بيومى ـ المالية الاسلامية ـ المرجـــع السابق ـ ص ١٤٨٠

<sup>(</sup>٣) د • زكريا بيومى ـ المالية الاسلامية ـ المرجـع السابق ـ ص ٤٨٥ •

<sup>(</sup>٤) د العرب المرجع السابق - ص ٤٨٧ .

تنفيذ الميزانيسسة:

بعد اعتماد الميزانية تدخل دور التنفيــــــد ، حيث تقوم الحكومة بتحصيل الايرادات الواردة بالميزانية والاشفاق حسب بنودها .

وبالنسبة للنظام الاسلامي فانه في عهد الرسسول على الله عليه وسلم كان كل ايراد يرد يتم انفاقسسه ساعة وروده في مصرفه ، وظل الحال كذلك في عهسسسد الخليفة ابى بكر الصديق ولما اتسعت الدولة الاسلاميسة في عهد عمر تم انشاء الدواوين المختلفة ، ويؤمسسن الفكر الاسلامي بأسلوب اللامركزية في الشئون المالبسة فيختص كل اقليم بتحصيل ايراداته والقيام بنفقسسات محققا اشباع الحاجة الجماعية للسكان ، وذلك تحسست اشراف ورقابة السلطة المركزية ، هذا مع مراعسساة الرقابة على تنفيذ الميزانية والتي تتمثل في :

### (١) الرقابة الذاتيــة :

والتى تتمثل فى اتباع تعاليم الاسلام والتسى فى مقدمتها قول الحق تعالى " لا تخونوا اللسسه والرسول وتخونوا اماناتكم "(١).

<sup>(</sup>١) سورة الانفال ـ الاية ٢٧٠

## (٢) الرقابة الاد اريسة:

وتتمثل فى الاسلام بمحاسبة عمال الجبايسسة وارسال من يراقب عملهم (يماثل التفتيش حاليا ) وعدم قبول عمال الجباية هدايا واعتبارها رشوة وفى الحديث الشريف "هدايا العمال غلسسسول اى خيانة . (1)

وابتكر عمر طريقة مراقبة العمال من فـــــلال مستوى معيشتهم  $(^{\Upsilon})$ ، بل واستحدث بما يسمـــــى " من اين لك هذا " فكان على العامل التدليـــل على ملكيته والا صادرها وحاسبه  $(^{\Upsilon})$ .

## (٣) الرقابة الشعبيسسة:

من خلال امة الامر بالمعروف والشهى عن المنكر،

<sup>(</sup>۱) الماوردى ـ الحاوى الكبير ـ المرجع السابـــق عرا11 •

<sup>(</sup>٢) ابو يوسف الخراج - المرجع السابق - ص ١٣٥٠

 <sup>(</sup>٣) ابو عبيد - الاموال - المرجع السابق - ص ٣٨١ ٠

# خاتمة البحسسيث

وليس معنى ذلك ان المالية العامة الاسلاميــــة تغاير مبادئ المالية الحديثة، وانما كما أوضحنــا أثبتت المالية الاسلامية انها كانت سباقة الى كثيـــر من الامور التى توصل اليها الفكر الحديث بعد مئــــات السنين بل نقول بعد قرون وقرون •

فقد عرفت الدولة الاسلامية مبدآ الفصل بين مالية الدولة ومالية الحاكم وهو المبدأ الذى توطت اليسه النظم الحديثة بعد صراع طويل ٠

كذلك اوضحنا كيف عرفت المالية الاسلامية مبسداً موافقة اهل الحل والرأى عند فرض الضرائب وانفاقها (١)

<sup>(</sup>۱) فيما عدا ماقرر بالقرآن الكريم ايراداواسفاقا

وهذا المبدآ يماثل المبدأ المستقر الذي توصلت اليه المالية الحديثة بعد صراع طويل وصل الى حد الشسورة احيانا والذي يقتضى ضرورة موافقة ممثلى الشعسسب عند فرض الضرائب كذلك اتضح كيف ان الفكر الاسلامسسي سمح بتدخل الدولة لاستخدام الادوات المالية من نفقات وايرادات وميزانية عامة لاحداث تغييرات مرغوب فيها ، ولم تعرف المالية الحديثة هذا الامر الا في القسسرن العشرين .

بل ان الفكر الحديث لم يستطع ان يصل الــــى ما وصل اليه الفكر الاسلامي في المجال الاجتماعــــى فمثلا تحقيق حد الكفاية الذي يمثل الحد الادنـــــى للمستوى اللائق للمعيشة بمعرفة الزكاة وتأميــــن الاطفال والغارمين وابن السبيل وتحرير الفرد بـــل وتحرير الشعوب من نير الاستعمار والاستغلال الواقــــع عليها .

وعلى ضوء ما تقدم يمكن القول ان الاسلام وضحع نظاما ماليا متكاملا وكان سباقا في كثير من الامور ولا يمنع الاسلام من اختلاف الانظمة المالية الوضعيلية في الدول الاسلامية طالما انها تعدر تطبيقا للأصحول والمبادئ الثابتة الواردة في القرآن والسنسسة باعتبار ان هذه الاصول والمبادئ صالحة لكل زمان ومكان بعرف النظر عن تغير الظروف و

ولهذا نرى ضرورة فرض الزكاة (۱) باعتبارهـــا فريضة اسلامية اجبارية لا تترك لمحض اختيار دافعهــا ويشرط ان يخصص لها ديوان يتولى مصارفها الشرعية.

والضرائب الوضعية لا تغنى عن الركاة ولك المالي الركاة تغنى عن الضرائب واذالزم الامر لولى الاملام فرض ما يراه ٠

وعلى هذا تفرض الزكاة وتخصم من الضرائب لمسن يسددها وبذلك يتساوى الجميع مسلمين وذميين فسسسا المساواة امام التكاليفالعامة التى من الواجب القيام بها ٠

وبالنسبة لمن لايدفع ضرائب يمكن فرض ضريبـــــة تماثل الزكاة وتسمى ضريبة التكافل الاجتماعي يسددهـا الذمى ومن في حكمه بدلا من الجزية •

هذا وبالله التوفيق ٠

<sup>(</sup>۱) هناك مشروع قانون الزكاة نرى ان يرى النـــور سريعا في مصر ان شاء الله •

توثيق الاحاديث النبويةالشريفة الواردة بالبحـــــــث

حديث (رقماي ) " اذا قامت الساعة وفي يد احدكم فسيلة واستطلع وليث (رقما الله عنه عنه الماعة عنه الله أجر "٠

سبق تخریجه ۰

حديث (رقم ٣٢ ) " لاتفعل فان مقام احدكم في سبيل الله افضل مــن مديث (رقم ١٣٠٠) . • ملاته في بيته ستين عاما

حديث (رقم٣m ) " الناس سواسية كأسنان المشط ، لا فضل لعربـــــى على عجمى ولا أبيض على اسود الا بالتقوى " •

حديث (رقم٤٪ ) " ومن ولى من امر المؤمنين شيء فولى رجلا وهــــه يجد من هو اصلح للمسلمين منه فقد خان اللــــــه ورسوله والمؤمنين " •

حديث (رقمه: ) "الراشى والمرتشى فى النار " التخريم: ------

طص من حديث ابن عمر باسناد صحيح تيسير ٢٧/٢

حديث (رقم٦٪ ) اعلمهم ان الله افترض عليهم صدقة تؤخذمناغنيائهم وترد على فقرائهم "

التخريسج:

سبق تخريجه

حديث (رقم ٧\* ) " الا من ظلم معاهدا اوكلفه فوق طاقته اوانتقصــه او اخذ منه شيئا فانا حجيجه يوم القيامة " التفريج :

د ۰ هن عن صفوان بن سليم

حديث (رقم ٨\*) " المعتدى في الصدقة كما نعها" التخريــج :

حم د ت ه عن انس باسناد غریب ،واخرجه ابوداود -

حدیث (رقم۹ی) " لا زکاةفی مال حتی یحول علیه الحول "
التخریج :
-----عن عائشة باسناد ضعیف ۲/۰۰۰

حديث (رقم١٠\*) " مانع الزكاة في النار " التخريـــج:

طعی عن انس یوم القیامة ۱۱۳/۵ فی التیسیر ۳۷۰/۲ قال ابن حجر ان کان محفوظــا فحسن ۰

حديث (رقم 11\*) " انما الاعمال بالنيات ،وانما لكل امرئ ما نصوى فمن كانت هجرته الى الله ورسوله فهجرته الصدى الله ورسوله ،ومتى كانت هجرته الى دنيا يسيبها او امرأة ينكحها فهجرته الى ما هاجر اليه "

### التخريــج:

هذا الحديث اصل فى الاخلاص ومن جوامع الكلسسسم، قال ابو عبيد؛ ليس فى الاحاديث اجمع ولا اغنسسسى ولا أنفع ولا كثر فائدة منه ،واتفق الشافعسسسى واحمد وابن المدينى وابن مهدى وابو داودوالدارقطنى وغيرهم على انه ثلث العلم ومنهم من قال ربعسه، وقالوا حديث حسن صحيح ( 1- فيض القدير)،

حديث (رقم١٢ه) " ان حقا على الناس اذا قدم عليهم المســـدق

ان يرحبوا به ،يخبروه باموالهم كلها،ولايخفـــوا
عنه شيئا ،فان عدل فسبيل ذلك ،وان كانت غيـــره
واعتدى لم يض الا نفسه وسيخلف الله لهم " .

حديث (رقم١٣٣) "لا يصدر المصدق عنكم الا وهو راضي "

## التخريـــج:

( م ت د سـ جرير بن عبدالله البجلى فى روايــة ( اذا اتاكم المصدق فليصدر عنكم وهو راض) اخرجـه مسلم ورواه الترمذي والنسائي في رواية اخرى ٠

حديث (رقم١٤ه) " العامل على الصدقة بالحق كالغازي في سبيل اللــه، والمعتدى في المدقة كمانعها"

# التخريـــج:

روایتین ( د ت انس بن مالك رضی الله عنه فـــی الشطر الاول ،واخرجه ابوداود ، ( د ت ـ رافع بـــن

خریج رضی الله عنه ) فی الشطر الثانی واخرجـــه الترمذی وابو داود ۰

حديث (رقم ١٥ه "لا يؤمن احدكم حتى يكون هواه تبعا لما جئت به "

التخريج: اخرجه الحكيم وابوالنصر الجزى فى الابانة وقال حسن غريب والخطيب عن ابن عمرو رضى الله عنهما (جمــع الجوامع ــ الجامع الكبير للسيوطى ١٩١٨) حديث (رقم ١٦ه) " امرت ان اقاتل الناس حتى يشهدوا ان لا الـــه الا الله وان محمدا رسول الله ،ويقيموا الهـــلة ويؤتوا الزكاة ،فاذا فعلوا ذلك عمموا دما عمــم الابحق الاسلام وحسابهم على الله "

### التخريـــج :

حدیث صحیح حسن (ق ع عن ابی هریرة) رواه خمسـة عشر صحابیا ذکره الفخر الرازی والرافعـــــــــــــ والشافعی وغیرهم ۰

حدیث (رقم۱۷» ) " من اتاها فانی اخذها وشطر ماله عزمه من عزمات رینا "

سبق تخریجه ۰

موجيز لمشاقشات وتعليقــــــات الجلسة السادســـــــــة موجـز لمناقشات وتعليقـــــات الجلسة السادســــــة

موضوع الجلسسة ؛ التنمية والعدالة والتكافل الاجتماعي في الاسلام رئيس الجلسسة ؛ الاستاذالدكتور محمد السعدي فرهسسسود

وقد تركز النقاش والحوار حول النقاط التالية:

أولا : الركــــاة :

واستهل المناقشة الدكتور محمد فرهــــود حيث اعترض على النظر الى الزكاة بوصفها ضريبــة في الني الن الزكاة لفويا هي النماء والطهـارة ولها في الاسلام باعتبارها عبادة وركن من اركــان الاسلام ، بينما الفريبة متروكة للحاكم يفرضهـــا

موجنز لمناقشات وتعليقـــــات الجلسة السادـــــــة

# موجىز لمناقشات وتعليقـــــات الجلسة السادســــــة

موضوع الطسسة : التنمية والعدالة والتكافل الاجتماعي في الاسلام

رئيس الجلسية : الاستاذ الدكتور محمد السعدى فرهيسيود

وقد تركز النقاش والحوار حول النقاط التالية :

#### أولا: الركسساة:

حول موضوع الزكاة \_ اموالها مصارفه\_\_\_\_\_ \_ ومدى تقابلها مع الضرائب فى النظم المالي\_\_\_\_ الوفعية ، دار النقاش تعليقا على بع\_\_\_\_\_ فى الآراء التى وردت فى بحث " نظرية المالية العام\_\_ فى الاسلام " .

واستهل المناقشة الدكتور محمد فرهـــود حيث اعترض على النظر الى الزكاة بوعفها ضريبــة فيأشار الى أن الزكاة لُغُويا هى النماء والطهـارة ولها فى الاسلام باعتبارها عبادة وركن من اركــان الاسلام ، بينما الضريبة متروكة للحاكم يغرضهــا

كلما دعت الامور ويستحيل ان تكون كالزكاة التى تجمع وتنغق فى معارفها المحددة ومنها " فى سبيل الله " وفى سبيل الله بأوسع معنى: فى شق الطرق وبنسسا المدارس والمستشفيات والنظافة ممم الخ ، في سان لم تكفى تكون الضريبة امرا اضافيا ، ومن شيسسن فلا داعى لان نقول ان الزكاة يمكن ان تخعم ميسن الفرائب ، ويسرى اننا لو استطعنا تحميل الزكيساة واستثمارها فى العناعة مثلا لنزعنا الفقر ميسنن

وهقب الدكتور احمد عز على ذلك بان بعتـــه يؤكد ضرورة فرض الركاة باعتبارها فريفة اسلاميــة اجبارية لاتترك لمحض اختيار دافعها ، وبانهـــا ركن من اركان الاسلام وقد فرضت لتطهير النفـــا وتزكيتها ، وبينها وبين فريضة العلاة ملــــا وثيقة كما هو ظاهر من ايات القرآن الكريـــم واوضح الباحث الى ان ما أشار اليه في بحشـــه هو التقسيم الوضعي في المالية العامة وانه يطاله بالزكاة اساسا ، اما خصمهامن الضرائب فهـــدا شيء متبع " بل ان مشروع قانون الزكاة الـــدني قدم لمجلس الشعب عام ١٩٧٩ ورد فيه بالفعل الثالث من الباب الرابع فيهرطة تالية بعد فرض الزكاة عندما يرى ولى الامر حاجة الى موارداضافيـــــــة لنتوطية التولية العام

واعترض السيد/ سمير نوفل على التوسع فى تفسيسر كلمة " فى سبيل الله " كاحدمهارف الزكاة واشــــرآن الى ما ذكره القرطبى فى الجامع لاحكام القــــرآن من اجماع الفقها على ان فى سبيل الله يقعد بهـــا الغازى والمجاهد فى سبيل الله. ، وان الاختــــلاف كان حول الحاج والغازى غير المحتاج ، هل يدخلان فــى عبادة " فى سبيل الله " واشار الى ان بعض الفقهـا على المحدثين يرون ادخال بعض الخدمات المتعلقـــــة بالفقرا ولكن المعنى الموسع الذى ذكر اليــــرورى بالفقرا ولكن المعنى الموسع الذى ذكر اليـــرورى الخرقة بين المالية العامة معارفها ومواردهــــا وضوابطها ــ وبين الزكاة كتكليف شرعى بأمر اللــــه وحددت معارفها .

وأوضح نفس المتحدث ان اموال الزكاة اذا لـــم تغطى سوى جزء من النفقات العامة وجب ان يغطــــى الباقى بالضرائب، حيث ان الحقيقة الشرعيــــــة مقدرة على الحقيقة اللغوية .

وعقب الشيخ فضيلة الاستاذ الدكتورالسعـــدى - فرهود على هذا الرأى بانه تفسير الفقهــــاء الذين يأخذون بالمعنى المحدود بعبارة" في سبيــل الله " كاحد مصارف الزكاة ، فيصرفونها علـــــى

المحاربين ممن هم فى الرباط او يتهيأون للقتسال او الخروج للغزو ، اما هو فيميل للرآى الموسسع اخذا بقول الله تعالى " للقراء الذين احمسسروا فى سبيل الله لا يستطيعون فربا فى الارض يحسبهسسم الجاهل اغنياء من التعفف ٠٠٠ " وهؤلاء هم اهسسل العفوة معا كانوا يحيشون فى مسجد الرسول فلسسى الله عليه وسلم فكانوا محبوسين بين امرين احدهما الجهاد والشانى تلقى العلم، ومن هنا وجسسسب على المسلمين ان يكفوا هؤلاء الذين يتطلعسسون فى سبسيل العلم مؤونتهم كما اوضح المعقسسارة فى سبيل الله " فى سبيل الله "

وفى موضوع الزكاة ايضا علق فضيلة الاستسساذ الدكتور فرهود على ما ورد فى بحث " الجوانسسسب السلوكية فى زكاة المال " من ان دافع الزكسساة يؤديها من" او اسط الاموال وليس من اجودها ولا مسسن خبيثها " بمعنى التوسط بين الطرفين ،وأوضسسح ان المقمود بالتوسط هنا ووفقا لفقه اللغة العربية والبلاغة ، هو الاطيب وليس المقمود هو الحكسسسم الرياضي الحسابي كما يفهم من العبارة التسسسس

#### ثانيا ; في الربا وسعر الفائدة :

علق السيد/ إسيد الشنوفي على معالجة بحسب السياسات الاقتصادية في الاسلام " لتبرير سعسر الفائدة كعائد رأس المال بوسفه احد عوامل الانتاج وقال ان الباحث يجيز ان يتقاضي رأس المسسال عائدا محددا شابتا مهما كانت التسميات ولكنسي اختلف معه في ان يكون هذا العائد محددا سلفسا ويستحق بغض النظر عن نتائج العملية الاقتصاديسة لقد قررت الشريعة الاسلامية لرأس المال عائسسدا دون تحديد مسبق وتحسب نتيجة النشاط الاقتصادي من الربح او الفسارة التي تعود على صاحبسب رأس المال ويكفى العامل فياع جهده في حالسة وليمارة ان الاسلام يقيم توازنا دقيقا بين حقوق كل من صاحب رأس المال وحقوق العامل المفسارب كل من صاحب رأس المال وحقوق العامل المفسارب ويحيط كل منهابمجموعة من الضمانات بحيث لاتغلسق ويحيط كل منهابمجموعة من الضمانات بحيث لاتغلسق معلحة طرف على معلحة الاخر .

كما اعترض معلق اخر على تبرير البحث المذكبور لسعر الفائدة مع تغيير المسمى من سعر فائدة السي عائد فتسير المسميات في نظر المعلق غير مقبيولة لان كل النقط في الفقه الاسلامي تؤدي معنى محسدد ويستبعد المعلق تشبيه عائد استخدام رأس المسلسال النقدى بعائد الارض التي تستغل للزراعة ويسلسري ان الباحث بذلك يخلط بين الاجارة التي تنصب علسي

منفعة الارض وبين استخدام النقود التي لا تقصيصد لمنفعتها المباشرة وانما لتحقيق المنافع بغيرها.

كما اعترض نفس المعلق على ماجاء بالبحسست من ان الربا يتعلق اساسا بالقروض ، قائلا ان الربسا قد يتعلق بغير القروض من الانواع الاخرى للمعاملات التى تشتمل على ربا ، فهناك مثلا ربا التفافسسل الذي يقع كثيرا في المعاملات بين الناس ، وهو مسايجب الاشارة له في البحث .

وفى تعقيب من الدكتور محمد طريح على النقياط المذكورة في شان الفائدة بالعائد قال اننا يجيب ان نبب هنا ان تكون قابلة للتطبيق فلا نرييين ان نخوض في مجالات نظرية نخرج منها مشتتى الفكير ونحن نهدف الى مراعاة اعتبارين اساسيين هميين اعتبار مرضاة الله سبحاء وتعالى واعتبارالتيسير على المسلمين مما لايتعارض طبعا عمم المنهج، وانسا لا أتمور ان يتم تحويل البوك الى بنوك اسلامييية المثلى الا ان يكون ذلك في ظل النعييية المتلى الا ان يكون ذلك في ظل النعييية الني ننشدها اما في المرحلة الانتقاليية النيائية المناخ الذي يمكى الاخذ فيه بنظيام المشاركة بمورة فعالة وهو لايسادى بالخاه فيه بنظيام المشاركة فهذا غير وارد وليسبالمعقول كما أن هنيات تحفظ وهو ان نظام المشاركة ليس هو النظام المرحدة

لاستثمار المال الاسلامي وفي ظل الوضع الحالى هنسسك عقبات في سبيل تحويل البنوك الى بنوك اسلاميسسة والوضع المنطقي هو ان نحاول في هذه المرحلسسة تحويل النظام المعرفي الحالى حتى نجعله يتوافسسق مع الاسلام وليس العكس ومن هنا كانت مناقشتسسسي لموضوع الفائدة

كما دافع الدكتور محمد طريح عن وجهة نظلسرة في اعتبار رأس المال من الناحية الاقتصادية عبسارة عن عمل سابق اى جهد سابق تحول او تبلور في هسورة راس مال ، وهو في ذلك لا يختلف عن الارض كعنسسر انتاجي يحمل على الربع ، وكذلك يحمل رأس المسال على عائد، ولا ان نطلق على هذا العائد اسم فاطلقة في عائد استخذام راس المال كما يجلبه الاخيلسر من منفعة مثل العملومثل الارض وشيء طبيعلي ان كل ما يجلبه منفعة يستحق عائدا وقد تكسسون ان كل ما يجلبه منفعة يستحق عائدا وقد تكسسون المال لا ياخذ عائدا ،

وعقب الدكتور السعدى فرهود على ذلك ، بــــان يتفق مع الباحث فى ان رأس المال متجمع عمل ، ولكن ليس شرطا ان يكون متجمع عمل سابق لنفس الشخــــس فقد يتلقى البعض رأس المال عن طريق وهية او هبــة او ميراث وبذلكلا يكونجهد عمل نفس الشخص ،وأن صاحب رأس المال يحمل على ايراد شرعا وليس تكلفــــــة

وهنا فرق بين الاثنين ، الاسلام لايقول تكلفة لرأس المال ولكن يقول ايراد لرأسالمال من خلال المشارك فالاحلام لا يمنع حصول رأس المال على عائد ولكسسسن التحديدالمسبق لهذا العائد امر غيبي موكسسسسول لمشيئة الله عز وجل ، والتحديد المسبق يؤدى الــــى غرر او ربا ٠ ففي النهاية عائد المضاربةوعائــــد المرابحة وغيرهما من التعاقدات الاسلامية هو عائسسد راس المال ولكنه في صورة ربح غاية ما في الامسمسر " الغنم بالغرم " الكل يتوكل على الله عز وجسسل وهذه نقطة نفسية دقيقة جدا ٠ لان الروح الاستثماريـــة لا تنفعل عن مودع الاموال بمجرد ايداعها في البنيك ولكن روح الاستثمار موجودة في المودع وموجودة لـــدى المستخدم ، الاثنين معا فقد تستثمر الاموال فيمسسا لم يحله الله ( تجارة في المحرمات مثلا او في تسليح اعداء الاسلام ) فهل نهتم بالفائدة فحسب دون اهتميسام بالانتماء الاستثماري ؟ من عظمة الاسلام انه جعل هنساك انتمام اسلامي بين كافة الاطراف .

#### شالشا : الاسلام وعلم الاقتصادوالمشكلة الاقتصادية والتنمية:

فى تعليق اخر على بحث " السياسات الاقتصاديــــة فى الاسلام " تسائل السيد سمير نوفل عن غاية الاقتصاد الاسلامى والتى يمكن فى فوئها وفع تعريف ملائـــــــم للتنمية الاقتصادية ، وهل الغاية هى الرفاهيـــــة، الرفاء ، حد الكفاية او الكفاف ،ان منطلق علــــــم الاقتصاد الاسلامي هو النظر الى الاقتصاد بمعنى الارزاق حيث يتعلق بالرزق في القضايا الاقتصادية بما ينطوي تحت قاعدة " ان الله هو الرزاق ذو القوة المتيسن" وما يتعلق بالانفاق من الرزق " انفقوا ممسسل رزقناكم " والعيب هو في قبولنا بمسلمات الغيسسر وعلى الاخص قانون الندرة النسبية فالاقتصاديسون يعتمدون في فكرهم اما على الحاد او علمانيسة ، بينما في الاسلام تصور عام للوجود قائم على ان الله خالق ورازق ، ويجب لذلك اسقاط اية حسابسسات او قوانين تقول بقلة او ندرة الارزاق لذلك اسقساط اية حسابات او قوانين تقول بقلة او نسسسدرة الارزاق كالتفسير المالتمي الذي يذهب الى قتسسل الارزاق كالتفسير المالتمي الذي يذهب الى قتسسل

كما اضاف عاتبا فى حاجة الى اعادة النظر فــى علم الاقتعاد من الوجهة الاسلامية وخاصة فــــــى المسلمات التى يعتمد عليها كمسألة الندرة التـــى ليس لها مايساندها فى الشرع الاسلامى ٠

#### للتنمية التي تسود مجتمعات اخري غير اسلامية ٠

وفى تعليق اخر من المناقشين السيد/ سيــــد على طه ، على بحث التنمية والعدالة والتكافــــل الاجتماعي في الاسلام " ، ابدى ان الباحث فــــــى حديثه عن التنمية الاقتصادية لم يربط بينها وبيـن التوزيع وموضوع العدالة الاجتماعية كما انـــــه اشار الى استفدام ادوات معينة في تنفيذ السياسـة الاقتصادية دون بيان امثلة لتلك الادوات ، كمــــا ان البحث لم يوضح مفهوم الحد اللائق للمعيشة وهـل مناك علاقة بين هذا الحد ومستوى الناتج ،

فيقد تناولها في موفع الحر من البحث وهو التنميسة الاجتماعية التى تقوم على المساواة والتكافسسل الاجتماعي ، وبهذا ربط بين وسائل الكسب الحسلل وعدالة توزيع الشروة في مورة زكاة او تكافسسل

وعن ادوات وسائل السياسة الاقتصادية في الاسلام، اشار الباحث الى انه اشار اليها دون تفسيل وهـــــى الادوات المالية والنقدية والتجارية تقيدا بحــيز البحث الذي خصمه لموضوع شامل وهو السياسة الاقتصادية كما اوجز دعائم السياسة المالية في الاسلام وابرزها قيامها على ترشيد الانفاق العام •

#### رابعا: الاسلام والتأميسسن:

وفي تعليق على بحث " التأمين الاسلامي بيـــــن النظرية والتطبيق " قال الدكتور السعدي فرهـــود ان العنوان يشعر من اول وهلة بان التأميــــون اسلامي ، وقد يكون من الاففل ان يكون العنـــوان " التأمين بين النظرية والتطبيق الاسلامـــي " حتى يمكن الومول الى شيء محدد لانه فـيما يبــدو ان هناك شبه اتفاق بين الباحثين من الفقهـــاء والتجاريين على اجازة التأمين التعاوني ، اما مساعدا ذلك ففيه خلاف ،

كما علق الدكتور محمد عبداللطيف مراد بان مشكلة التأمين هي في الواقع مشكلة تطبيق وليست مشكل تأمین تجاری او تعاونی او اجتماعی ، فانــــوام التأمين تتشابه مع بعضها في كثير من المفسسسات كما اشار الى انه يختلف مع الباحث فيما يتعلــــــق دراسات فنية احصائية اكتوارية لاحتساب معسسدلات مختلفة للخطر والربحية والمساريف للوصول الى السعسر الامثل ، ويجرى التطبيق في معس والخارج حاليها علسسي تغيير قيمة الوثيقة سنويا من حيث معدلات مفهــــوم الالفاظ التأمينية وكيفية تطبيقها، كما اشار المعلىق الى ان سوق التأمين يتأثر بعاملين اساسيين اولهمسا عنص المشافسة بين شركات الشأمين بانواعها والثانس بتوجيهات هيئة الرقابة على التأمين التي تتكفـــل برعاية مصالح كل من الشركات والمؤمن عليهم •

## رقمالصفحة

### فهرس محتويات المجلد الثالث

# بحوث الجلسة الخامسية التنمية والعدالة والتكافل الاجتماعييي في الاستسلام

| 18.5   | التنمية الاقتصادية والاسلام<br>د، اسماعيل عبدالرحيم شلبــى .                                                                        | *  |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 1 EA 1 | التنمية في اطار العدل الاجتماعي ـ روءية اسلامية<br>د، عبدالفتاح عبدالرحمن عبدالمجيد                                                 | ** |
| 1081   | التنمية والعدالة والتكافل الاجتماعي في الاسسسلام<br>ودور بنك ناصر الاجتماعي في تحقيقها<br>بنك ناصرالاجتماعي ـ الادارة العامة للزكاة | ¥  |
| 1074   | التكييف الفريبى لفريضة زكاة الاموال<br>د سامى عبدالرحمن قابىل<br>د سامى نجدى رفاعىسىسى                                              | *  |
| 1351   | النمو العادل في الاسلام<br>د، محمد هاشم عــــوض                                                                                     | *  |
| YYF1   | دراسة تحلیلیة لآثار تطبیق فریضة الزگاة علی تعظیم<br>العائد الاقتصادی والاجتماعی ۰<br>د سامی نجدی رفاعیسیی                           | *  |
| 1779   | موجز لمناقشات وتعليقات الجلسة الخامسة                                                                                               | *  |

# ( 7777 )

| ••          | بحوث الجلسة السادسسسة                                  |     |
|-------------|--------------------------------------------------------|-----|
| رقم الصفحية | التنمية والعدالة والتكافل الاجتماعي في الاسمسلام       |     |
|             |                                                        |     |
|             |                                                        |     |
| 1404        | ورقة عمل حول التنمية والعدالة والتكافل الاجتماعي       | *   |
|             | في الاسلام •                                           |     |
|             | أ٠ محمود فو اد جاد الله                                |     |
| 1400        | التأمين الاسلامي بين النظرية والتطبيق                  | *   |
|             | اً ، يوسف عبد الرحمــــن                               | _   |
| 4.044       |                                                        |     |
| 1971        | السياسات الاقتصادية في الاسلام مع التركيز علـــــي     | *   |
|             | السياستين التنموية والتوزيعية ٠                        |     |
|             | ده محمدابراهیم طریسیج                                  |     |
| T+10        | المصرف الاسلامي ـ المنهج الاسلامي للادخار والاستثمــار | -   |
|             | والتنمية كحل بديل لنظام الفائدة في البنوكالتجارية      | *** |
|             | أ، صبري عبد المنعم عبد الرؤوف                          |     |
| 7.47        |                                                        |     |
| 1 . W.      | الجوانب السلوكية في زكاة الاموال                       | *   |
|             | د، سامی عبدالرحمن قابل                                 |     |
| <b>7181</b> | نظرية المالية العامة في الاستسلام                      | *   |
|             | د، احمد ماهــر عــــز                                  | -   |
| 7729        |                                                        |     |
| 1143        | موجز لمناقشات وتعليقات الجلسة السادسة                  | *   |

# ( 7777 )

| رقم الصفحـة | بحوث الجلسة السادسيية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ريم ،حسب    | التنمية والعدالة والتكافل الاجتماعي في الاستحصلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|             | The state of the s |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1407        | ورقة عمل حول التنمية والعدالة والتكافل الاجتماعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|             | في الاسلام •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|             | <b>أ، محمود فو ا</b> لد جاد الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1400        | " Lule " bale state Ful-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|             | التآمين الاسلامي بين النظرية والتطبيق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|             | 1. يوسف عبد الرحمسيين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1981        | السياسات الاقتصادية في الاسلام مع التركيز علـــــي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             | السياستين التنموية والتوزيعية ٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|             | د، محمدابراهیم طریــج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7+10        | المصرف الاسلامي ـ المنهج الاسلامي للادخار والاستثمـار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|             | والتنمية كحل بديل لنظام الفائدة في البنوكالتجارية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|             | أ، صبرى عبدالمنعم عبدالرؤوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Y•AY        | الجوانب السلوكية في زكاة الاموال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|             | ، سبق، سبق، می رحد ، دموردی<br>ده سامی عبدالرحمن قابل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1317        | نظرية المالية العامة في الاستسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|             | ده احمد ماهسس عسسسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ****        | 2 .6 14 2 1 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1163        | موجز لمناقشات وتعليقات الجلسة السادسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

